# CENTRAL ARCHÆOLOGICAL LIBRARY

GOVERNMENT OF INDIA

CALL No. Sasn/Bha/Gan.

D.G.A. 79





TRIVANDRUM SANSKRIT SERIES.
No. XLII.

THE

# PRATIMÂNÂTAKA

 $^{01}$ 

BHÂSA

EDITED WITH NOTES

BY

T. GANAPATI SÁSTRÍ

Curator of the Department for the publication of Sanskrit manuscripts, Trivandens.

Bhasa's Works:-Ho. 13.

PUBLISHED UNDER THE AUTHORITY OF THE GOVERNMENT OF HIS QIGHNESS THE MAHARAJAH OF TEAVANCORE.

23918

Sa8N Bhà/Gan

TRIVANDRUM:

PRINTED AT THE TRAVANCORE GOVERNMENT PRESS.

1915.

All Rights Reserved.

TOH CHE MAL OF ARE

CENTRAL AUCHAEOLOGICAL LIBRATY NEW DELHI.

Date 2.7.56.
Call No. Sa. SN/Bha/Gas.

अनन्तरायनसंस्कृतय्रन्थाविकः।

प्रन्थाङ्कः ४२

# प्रतिमानाटकम्

महाकविश्रीभासप्रणीतं

संस्कृतग्रन्थप्रकाशनकार्याध्यक्षेण

त. गणपतिशास्त्रिणा

संशोक्षितं 🕫 🤌 🖰

लघुटिप्पण्या च संयोजितम् ।

भासनाटकचके त्रयोदशम्।

तच्च (न अनन्तशयने

महामहिमश्रीमूलकरामवर्मकुलशेखरमहाराजशासनेन

राजकीयमुद्रणयन्त्रालये

मुद्रयित्वा प्रकाशितम् ।

कोळम्बाब्दाः १०९०, केस्ताब्दाः १९१५.



# CONTENTS.

# T. PREFACE.

#### ÷

B. C.

|     | ſŊſ | RODUCTION-                              |          |               |
|-----|-----|-----------------------------------------|----------|---------------|
|     | 3   | (in                                     | English) | (in Sanskrit) |
|     | .1  |                                         | PAGE.    | PAGE.         |
|     | η.  | Plot                                    | i        | 1             |
|     | 13  | Merits of the Pratima and               |          |               |
|     | 10  | Svapna and Kalidasa's                   |          |               |
|     | i   | dependence on Bhûsa                     | iji ·    | *             |
|     |     | Dingaiga                                | X        | ٠,            |
| . ! |     | Bhàsa a Rishi                           | xii      | 7-            |
| í   | 3,  | Comparison of Bhasa and                 |          |               |
| ł   |     | Kalidasa                                | xiii     | 92            |
| ļ   |     | Meeting the contention that Kalida's    |          |               |
| !   |     | lived not long after Bhasa              | xvi      | 18            |
|     | 4.  | Similarity of Prakrit in                |          |               |
|     |     | Bhisa and Kálidása                      | xvii     | 18            |
|     | 5.  | Sanskrit had ceased to be               |          |               |
|     |     | a spoken dialect at the                 |          |               |
|     |     | time of Kâlidasa                        | xviii    | 94            |
|     |     | At the time of the Mahabbà-hya Sanskrit |          |               |
|     |     | had ceased to be a spoken language      | xix      | 94            |
|     | 6.  | Prakrit had ceased to be                |          |               |
|     |     | a spoken dialect at the                 |          |               |
|     |     | time of Kālidāsa                        | XX       | 15            |
|     |     | The origin of Sanskrit                  | xxi      | 9.9           |
|     |     | The origin of Peakeit                   | xxii     | 9 <           |
|     |     | The language of Asoka's rime            | xxiii    | . 19.         |
|     | 7.  | Bhasa's priority to Panini              | XXX      | . 50          |
|     |     | Publicity of Phnini's Annaisana         | xxvi     | 20            |
|     | 8.  | The popularity of the epic              |          |               |
|     |     | of Râma in the 4th centu                | ry       | . *           |

xxix

| (in Eng                                                                                                  | lish) (in Sanskrit)<br>E. PAGE, |
|----------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------|
| Tâme on Avatara of Vishau XX                                                                             | ,                               |
| 9. Reference to Sramana xx                                                                               | χ <b>૨٧</b> ,                   |
| 10. Chánakya xy:                                                                                         | ۲i ۶۶                           |
| 1). Bhása's priority to the<br>current Nátyasástra xxx                                                   | i . śk                          |
| <ol> <li>Posteriority of the current</li> <li>Nútyasästra to Bhása xxxi</li> </ol>                       | ii <b>ર</b> ષ                   |
| 13. No patron of Bhasa sugg-<br>ested by the plays xxxii                                                 | ii <b>ર</b> દ્                  |
| 14. Summary of the conclusions XXX                                                                       | v 29                            |
| 15. Reference to Rajagriha                                                                               |                                 |
| &c., xxxv                                                                                                | i 26                            |
| 16. The Charudatta xxxvi                                                                                 | ાં ર૮                           |
| 17. A rare information obtained                                                                          |                                 |
| from the Pratimá xxxv                                                                                    | . 52                            |
| <ol><li>The richness and perfection</li></ol>                                                            |                                 |
| of the characters xxxvi                                                                                  | i 35                            |
| 19. Bhasa's tendency to write                                                                            |                                 |
| Rūpakas i. xxxv                                                                                          | iii ३∾ .                        |
| <ol> <li>Non-prevalence of the plays<br/>of Bhasa and absence of<br/>reference to them in the</li> </ol> |                                 |
| authologies xxxvii                                                                                       | į (1                            |
| 21. The popularity of the plays<br>in the Kerala country in                                              |                                 |
| ancient days xl                                                                                          | .39                             |
| <ol> <li>The probability of the existence of the manuscripts<br/>of the plays of Bhasa in</li> </ol>     |                                 |
| some corners of India . x                                                                                | 1 19                            |

(in English) (in Sanskrit) PAGE.

33

23. The cause that led to the discovery of the plays in

Travancore and the conc-

lusion of the introduction xli

III. NIVEDANA.

IV. TEXT OF THE PLAY.

V. APPENDIX I.

VI. APPENDIX II.

VII. APPENDIX III.

VIII. APPENDIX IV.



## PREFACE.

Of the thirteen plays of Bhasa hitherto discovered, the Pratimanataka is the last one. I have discussed in the introduction of this play various questions, to which the discovery of the plays has given rise. An English translation of the introduction is also added for widening its scope of utility. At the end of the book is given a short account of the characters, Udayana, Pradyota and Darsaka mentioned by Bhasa.

Trivandrum.

T. GANAPATI SASTRÎ.



# प्रतिमानाटकोपोद्धातशुद्धिपत्रिका.

अशुद्धम् शुद्धम् दोधेतपश्चा चण्डमागेवशा गतस्य गत

गतस्य गतं . राज्यं भूमि

नरेश्वरो नः पृथिवी प्रशास्तु गां पातु नो नरपतिः

ः शुर्थवा त्रशास्तु ना पातु ना परपातः श्रमितारिप**क्षः**  A color broad an employee of a character A say, seemed to the colors of

.

,

And the second of the second o

#### INTRODUCTION.

This Nataka is known as the Pratimanataka on account of the importance given to the Pratima or statue, on seeing which in the Pratima-griha (Statue-house) Bharata was able to infer the fate which befell Dasaratha, on Sri Rama's going away to the forest.

I have elsewhere stated that the Abhishekanataka owes its subject-matter to the Kishkindha, Sundara and Yuddha Kandas. And this Nataka takes its materials from the Ayodhya and Aranya Kandas. Thus it is not out of place to surmise that Bhasa in his zeal to compose dramas out of the Purva-Ramayana should have also written a Nataka based on the remaining Balakanda. This, I think, must be the Balacharita, of which mention has already been made in the introduction of the Syapnavasavadatta.

In the first Act of this Nataka are described Sitá's playfully
adorning herself with a valkala (bark-gar1. The Plot. ment) found by her casually, and Rama's
going to the forest at the direction of his
father, accompanied by Sita thus clad, and by Lakshwana, whose
wrath towards Kaikeyi Rama had just appeased

In the second Act is set-forth the mental state of king Dasaratha afflicted by his separation from Rama-

The third narrates how Bharata learnt of the death of his father, by seeing his statue erected amid the statues of his forefathers in the statue-house, as also his meeting there his mother and others.

The fourth Act deals with Bharata's return to the capital accompanied by Sumantra, after obtaining permission from Rama for the coronation of the latter's saudals in his place.

The abduction of Sita by Ravaya in the guise of a mendicant, after enticing Rama away by the illusion of a golden deer, and Jatayu's obstruction of Ravaya, are described in the fifth Act.

The sixth Act deals with the killing of Jatâyu, and Bharata's determination, on hearing from Sumantra of the abduction of Sitâ, to go to Lankâ for the assistance of Râma.

Rama's return to the hermitage with Sita, after killing Ravana; Bharata's receipt of the news and his meeting Rama there along with his mother and step-mothers, minister and followers; and Rama's acceptance of the kingdom from Bharata and his coronation in the hermitage itself are described in the seventh Act.

The subject matter of this Nåtaka comprises both real and imaginary events. Of the several important incidents described theren, those relating to Bharata's obtaining news of Sitá's abduction, Rāma's re-assuming the reins of government from Bharata, and his coronation in the hermitage itself are creations of the poet, as they are not found in the Rāmāyaṇa; just as, in the Uttararâma charita, the meeting of the hero and heroine in the forest, and their subsequent happy reunion at the end of the Asvamedha sacrifice; in the Sâkuntala, the curse of the sage Darvāsas (not mentioned in the Mahābhārata); and in the Pancharātra, Duryodhana's giving half the kingdom to the Pāndavas, are all creations of the respective authors. Of such creations in this play, the first is introduced for heightening the effects of pathos (करणस), the second for mitigating the anxiety of Bharata and others, and the third for gladdening the acquaintances made by Sri Bāwa in the hermitage.

Looking into the composition of Bhasa it will be seen that his unrivalled merit lies in the delineation of the real nature of things in their varied conditions by sweet, apt and lucid words suggestive of lofty ideas. Of the Natakas of Bhasa hitherto obtained, wherein this merit of his shines most, one is the Svapnavasavadatta, and the other, I think, is the Pratimanataka, the subject of this introduction. Of these two, in the Syapnavasavadatta, the contral Basa (TE) is the Vipralambha Sringara (वित्रसम्भग्रज्ञार), to which the Artha-Sringara (अवंद्यारा) is only an auxiliary. In the Pratima, however, the central Rasa that runs through it, is the Dharmavira mingled with Karana Rasa-the Dharmavira manifesting itself in the enthusiasm displayed by the hero in cherishing the single thought of carrying out the Dharma, i. e. fulfilling the mandates of his royal. Though the elegance of the language and the charm of the father. matter make these Natakas appear easy of comprehension, yet the

profundity of the sentiments therein makes an explanatory commentary a requisite to the students of Sanskrit. And I feel confident that, in this or any other land, at this or any other time, there will not be found wanting among the continuous throng of votaries of Sanskrit literature, one characterised by sympathetic desire to help his fellowmen, to favor with such a commentary.

The life-like reality of soliloguy and conversation in these Nata-

 The merits of the Pratima and Syapua; Kalidasa's dependence on Bhasa. kas is quite unparalleled, and so is their attraction for men of discernment. Some of the materials of these Natakas which completely engross the minds of the readers are

found to have been shadowed forth in the Sakuntala.

#### In the Pratimanataka:-

(i) The incident of the Valkala described in the first Act is also seen in the first Act of the Sākuntala. The thought concisely expressed by Bhāsa in "বাংকার্ডার মুক্তর আন" (Pratimā, p. 7) is taken up by Kālidāsa and conveyed in the form,

"किमिन हि मधुराणां मण्डनं नाकृतीनाम्" (Act.i, sl. 17) and is enlarged on by such illustrations as that of 'Lotus' &c. thus,

> "सरसिजमनुविद्धं शैवछेनापि रम्यं मिळनमपि हिमांशोर्छंश्म छक्ष्मी तनोति । इयमिषकमनोज्ञा चल्कछेनापि तन्वी".

(ii) The penance of watering plants described in the fifth Act is found in the first Act of the S\u00e5kuntala with just this difference, that, whereas Bh\u00e5sa has described the penance as being bearable, in an apt Arth\u00e5ntarany\u00e5sa containing Upam\u00e5,

> "योऽस्याः करः आम्यति वर्षणेऽिष स नैति खेदं कळशं बहुन्खाः । कष्टं वनं खीजनसीकुमार्ये समं छताभिः कठिनीकरोति ॥"

> > (Pratimâ, Act v, sl. 3)

the unbearableness of the same is expressed by Kâlidâsa in the form of a Nidarsana.

"इदं किलाव्याजमनोहरं वपु-स्तपः क्षमं साधियतुं य इच्छति । भुवं स नीलोत्पळपत्रधारया समिक्लतां लेत्तस्यिक्वंबस्यति ॥"

(Såkuntala, Act i, sl. 16)

The heroes also in both the works equally applied the penance, with the friendly greetings, "লাই বাই বাইবাই" (Pratima, p. 75 and Sakuntala, Act i). Besides in the couplet occurring in the same Act of the Pratimanataka.

"आप्रच्छ पुत्रकृतकान् हरिणान् हुमांश्र विन्थ्यं वनं तव सखीदंबिता छताश्र ।"

(Act v, sl. 11)

Râma asks Sitâ to bid goodbye to the fawns and trees which she had tended as her fester-children, to the Vindhya mountain and creepers, her dearest friends. Among these, the taking leave of the trees as foster-children, is plainly described in the Sâkuntala.

"भो भोः सन्निहितदेवतास्तपोवनतरवः!

पातुं न प्रथमं व्यवस्यति जलं युप्मास्वपीतेषु या नाद्त्ते प्रियमण्डनापि भवतां स्रेहेन या पल्लवम् । आये वः कुसुमप्रसृतिसमये यस्या भवन्युत्सवः सेयं याति शकुन्तला पतिगृहं सर्वेरनुज्ञायताम् ॥''

(Act iv, sl. 8)

while the idea of taking leave of the fawns and creepers is suggested by way of their remembrance during Sakuntala's departure,

"जहाति सोऽयं न पुत्रकृतकः पदवीं मृगस्ते".

(Act iv, sl. 13)

"मुब्बन्दि अस्सूणि विश्र वणळदाओ"

(Act iv, sl. 11)

(iii) In the following sentence addressed by Râma to Sttâ in the seventh Act. "भप्युपङम्यतेऽस्य सप्तपर्णस्याधस्ताच्छुकृवाससं भरतं दृश्वा परिश्रसतं सृग-यूथमासीत्"

(Pratima, p. 167)

Sttå is reminded of the want of confidence towards Bharata, displayed by the deer herd. While in the fifth Act of the Sakuntala, Dushshanta is reminded of the same incident towards him displayed by the fawn, in an exquisitely different form in the following words of Sakuntala.—

"तक्कणं तु सो मम दीहापक्षो णाम किद्रअपुत्तओ उबिहुदो । तुपु अयं दाव पढमं पिबदु ति अणुअम्पिणा उवच्छन्दिदो उद्दृण, ण उण दे अविरिअआदो हत्य-स्भासं उवराओ । पद्या तस्सि एव्य मए गहीदे सिळळे किदो देण पणओ । तदो इत्यं परिहसिदो सि । सब्बो सगन्धेसु विस्तसिद । दुवे वि एत्य आरण्या ति।"

In the above passage the confidence of the deer in the forest dwellers is explicitly expressed in actual words, while in the Pratimanataka, on the other hand, the same idea is suggested by the sense.

### In the Svapnavasavadatta:-

(1) The incident of the meeting the ascetics in the hermitage described in the first Act is also found in the first Act of the Sakuntala. There, the heroine Padmavatt, being thus addressed by the lady-ascetic,

"पविस जादे! पविस । तवोवणाणि णाम आदिहिजणस्स सभगेहं ।" (Svapna, p. 5)

replies,

"होदु होदु अय्ये! विस्सासिहि। इमिणा बहुमाणवश्रणेण अणुगहिद्क्षि।" (Svapna, p. 6)

The very same idea is conveyed, in a different manner, in the following words of the king satisfied with the hospitality of Ansaya,

"भवतु । भवतीनां स्नृतयैव गिरा कृतमातिध्यम् ।'' (Sikuntala, Act i.)

Again, consider the words of the Chamberlain advising the servant to desist from causing obstruction to the dwellers of the hermitage

''न खलु न खल्ल्सारणा कार्या । पश्य,

परिहरतु भवान् नृपापवादं न परुषमाश्रमवासिषु प्रयोज्यम् ।

# नगरपरिभवान् विमोक्तुमेते वनमभिगम्य मनस्विनो वसन्ति ॥"

(Svapna, Act i, sl. 5)

The very same idea is shadowed forth, in the following words addressed by the king to his commander-in-chief, in the Sâkuntala,

"यथा च सैनिकास्तपोवनं दरादेव परिहरन्ति, तथा निषेद्धव्याः । पश्य,

शमप्रधानेषु तपोधनेषु गृढं हि दाहात्मकमस्ति तेजः । स्पर्शानुकुछा इव सूर्यकान्तास्तदन्यतेजोभिभवाद् वमन्ति ॥"

(Act ii, sl, 7)

In the former passage the advice to desist from offending the residents of the hermitage is given in view of the respect due to their screnity; while in the latter the same is impelled by the fear of the strength of their penance. This idea too is doubtless implied in the epithet मनस्मिन, occurring in the former.

(2) The merrymaking words of the female friend towards Padmavati, during her pastime with the ball, occurring in the second Act of the Svapnavasavadatta,

"पद्यावती -- अय्ये! किं दाणि मं ओहसितुं विञ णिज्जाश्रसि । वासवदत्ता -- णिह णिह । हळा अधिअं अज सोहित । अभिदो विश्व दे बाज वरमहं पेक्खामि ।

पद्मावती -- अवेहि । मा दाणि मं श्रोहस ।" (p. 19)

have reference to the attainment of a bridegroom, while in the Sakuntals the same idea occurs in the scene of watering the shrubs by the heroine,

"प्रियंवदा — (सिस्मतम्) अणसूष्! जाणासि किं सडन्दळा वणजोसिणि श्रादिमेत्तं पेक्खदिति ।

अनस्या --- णहुं विभावेमि । कहेहि ।

प्रियंवदा — जह वणजोसिणी असणो सदिसेण पाधवेण सङ्गदा, अविणाम एव्यं अहं वि असणो अण्रूक्वं वरं ळमेअसि ।

शकुन्तला - एसी पूर्ण तुह अत्तगदी मणीरही।" (Act i)

- (3) The imaginary herbs, Avidhavakarana and Sapatnimardana referred to in the third Act have for their counterpart the amulet Aparaijita, in the seventh Act of the Sakuntala.
- (4) In the sixth Act, the love of Vatsarāja towards Vāsavadattā is heightened by the incident of the regaining of the Vṛṇā (जिला), which was lost at first, and by obtaining subsequently the picture of Vāsavadattā; while in the sixth Act of the Sākuntalā the recovery of the lost ring and the subsequent gain of Sakuntalā's picture, both similar in nature to the above said incidents, are introduced to intensify the love of Dushshanta. Further, the feelings of condolence and censure portrayed in respect of the Vṛṇā in the Svapnauātaka is similarly displayed in regard to the ring in the Sākuntala.

Condolence is thus described in the Syapnanataka:---

"श्रुतिसुखनिनदे! कथं तु देव्याः स्तनयुगळे जधनस्थले च सुप्ता। विद्वगनणरजोविकीर्णदण्डा प्रतिभयमध्युपितास्यरण्यवासम् ॥"

(Act vi, sl. I)

Its parallel runs thus in the Sakuntala :-

अ'तव सुचिरितमङ्गलीय! नूनं प्रतनु ममेव विभाव्यते फलेन । अरुणनलमनोहरासु तस्या-इन्युतमसि लब्धपदं यदङ्गलीपु ॥''

(Act vi, sl. 11)

Here the unhappy lot of the ring is explicitly described in actual words, and beautified by an Upama; while that of the Vtna in the Svapnanataka, is with greater effect suggested. Censure is thus conveyed in the Svapnanataks:—

"राजा - अभिष्यासि घोषवति! या तपस्विन्या न स्मरसि श्रोणीसमुद्रहनपार्थनिपीडितानि स्वेत्रस्तनान्तरसुखान्युपगृहितानि ।

Note also the similarity of metre in both the verses.

उद्दिश्य मां च बिरहे परिदेवितानि वाद्यान्तरेषु कथितानि च सस्मितानि ॥"

(Act vi, sl. 2)

The same feeling is thus depicted in the Sakuntala :-

"कथन्तु तं बन्धरकोमलाङ्गुर्लि करं विहायासि निमग्नमम्भासि ।

अथवा

अचेतनं नाम गुणं न छक्षये-न्मयैव कस्मादवधीरिता व्रिया ॥''

(Act vi, sl. 13)

Here in the above verse the speaker is beside himself with love in the first half but wakes up in the second half; while the difference in the portrayal of the consure expressed in respect of Ghoshavati (भेषवरी) is that the unconsciousness is kept up to the end.

Although the incident of the curse of Durvasas and the happy reunion of the lovers at the door of Maricha, found in the Sakuntala, follow the Avimaraka where the curse of Chandabhargava and the meeting again of the lovers at the door of Narada are described, and in the same manner, traces of the imitation of ideas contained in the Abhishekanataka and Balacharita also exist in the \*Sakuntala; nevertheless, from the fact that the Sakuntala is mostly embellished only with the ideas contained in the Svapna and Pratima Natakas, it is certain that the mind of Kalidasa must have been strongly attracted by the poetic excellences of these two works. Again, their ideas have been adopted by Kalidasa not only in his dramatic composition, but also in his lyric and epic poems. For the sense contained in the following couplet occurring in the Svapnanataka,

> "कालक्रमेण जगतः परिवर्तमाना चकारपङ्किरिव गच्छति भाग्यपङ्किः।"

> > (Act i, sl. 4)

Vide pp. XXXVII & XXXVIII of the introduction of the Sympusyasavadutta.

is extracted, in the following words of the Meghaduta :-

"कस्यात्मन्तं सुलसुपनतं दुःलमेकान्त्रतो वा नीचैर्गच्छत्युपरि च गतिश्रकनेमिक्रमेण।"

(Uttara-Megha sl. 46.)

In the seventh Act of the Pratimanataka, Rama says to Sita, knowing already that Bharata is coming to receive him,

"रेणुः समुत्पतति कोधसमानगौरः सम्प्राकृणोति च दिशः पवनावधृतः ।"

(Pratima, Act vii, sl. 4)

The very same idea occurs, with slight difference, in the same context, in the Raghuvamsa:—

> "विरक्तसन्ध्याकिषशं पुरस्ताद् यथा रजः पार्थिवमुज्जिहीते । शक्के हन्मक्कियतप्रवृत्तिः प्रत्युद्वतो मां भरतः ससैन्यः ॥"

> > (Raghu. 13, 64)

The narration of Rāma's great great grandfather, great grandfather, grandfather and father—Diltpa, Raghu, Aja and Dasaratha found in the Pratimānātaka is mentioned in the same order in the Raghuvamsa, and not in the order of the Rāmāyana. Thus, many other instances of the influence of Bhāsa are observable in the poems of Kālidāsa. Hence, it is clear that Kālidāsa has the same high regard for Bhāsa, as he has for Vālmtki and Vyāsa; for he depends, for his poetical excellence, as much upon Bhāsa, as upon Vālmtki and Vyāsa.

The imitation of Valmtki is seen in the Sakuntala:-

"शक्यमरविन्दसुरभिः कणवाह्य मालिनीतरङ्गाणाम् । अङ्गरनङ्गतसैरविरलमालिङितुं पवनः ॥"

(Sâkuntala, Act iii, sl. 4)

Compare, side by side with this, the original in the Ramayana .-

"मेघोदरविनिर्सुक्ताः कल्हारसुखशीतलाः । शक्यमञ्जलिभिः पातुं चाताः केतकिगन्धिनः ॥"

(Râmâyana, 4. 28)

Here, the wind's being worthy of being best enjoyed, is described in goneral forms in সমানিম: পার্ অব্যাদ; while the same is expressed in the previous verse in the particular form of the winds being fit to be incessantly embraced. The extraction of the very words themselves is plain.

The imitation of the ideas of Vyasa is seen in the following passage in the Kumarasambhava, when the Saptarshis praise Siva:—

"या नः प्रीतिर्विरूपाक्ष! तव निष्यानसम्भवा । सा किमावेदाते तुभ्यमन्तरात्मासि देहिनाम् ॥"

(Kumara, 6-21)

The original of the above verse is found in the Mahabharata, where Vidura praises Srt Krishna .--

'या मे प्रीतिः पुष्कराक्ष! स्वदर्शनसमुद्रवा। सा किमाल्यायते तभ्यमन्तरात्मासि वेहिनाम्॥"

(Udyoga, 91-30)

That almost everything contained in the above is embodied in the previous verse is plain.

There is a tradition that a certain Dingnagacharya, a contemporary of Kalidasa, used to find fault with the writings of Kalidasa, to which, while commenting on the line in the Meghadata,

"दिङ्नागानां पथि परिहरन् स्थूलहस्तावलेपान् "

(qā. sl. 14)

Mallinatha refers thus,

''दिड्नागाचार्यस्य काळिदासप्रतिपक्षस्य हस्तावळेपान् हस्तविन्यासपूर्वकाणि दूपणानि परिहरन्''.

While Dakshinavarta \* commenting on the above line of Kalidasa thus.

''दिङ्नाग इति कोऽप्याचार्यः कालिदासप्रबन्धान् अन्यत्रोक्तोऽयमधं इति स्थुलहस्ताभिनयेर्दृषयति ।''

<sup>.</sup> Vide note on P. 9 of the Sanskrit introduction.

refers to the adaptation of the thoughts of others as the reason for such fault-finding. This adaptation of the thoughts of others must only be the imitation of the ideas of Bhasa and others above pointed out. Nevertheless, though blamed by Dingnaga for this reason, yet on account of the fact that Kalidasa has combined in his poetical compositions, to an extraordinary degree, the sweetness of verse, an intensity of poetic merit characteristic of archaic poetical writings and the qualities which furnish supreme relief to men of critica faculty, his works were appreciated beyond measure by Nichula and other poets, and also by all lovers of Sanskrit. It was due to this that Dingnaga's fault-finding attitude towards Kalidasa has very little effect. In fact Valmtki, Vyasa and Bhasa who are archaic poets deserve to be imitated on the ground that they were pioneers of ancient poetical thought. Thus we find that Asvaghosla, a poet who is said to have flourished in the first century B. C. has transformed the verse of Bhasa.

> "काष्ठादिग्नजीयते मध्यमानाद् भूमिस्तोयं सन्यमाना ददाति । सोत्साहानां नास्त्यसाध्यं नराणां मार्गारस्थाः सर्वयवाः फलन्ति ॥"

> > (Pratijna 1-18)

into the following verse in the 13th Sarga of his Buddbacharita,

 "काष्ठं हि मझन् लभते हुताशं भूमि सनन् विन्दति चापि तोयम् । निवंश्विनः किञ्चन नास्त्यसाध्यं न्यायेन युक्तं च कृतं च सर्वम् ॥"

Of these, the first could never fail to strike the scholar as the original, from its easy graceful flow; and the other, as the borrowed one, being otherwise. Hence an imitation of their writings was only held in esteem by Kālidāsa, Nichula and others. In truth, Dingnaga's attitude towards Kālidāsa was due only to his fault-finding propensity.

<sup>\*</sup> This gloka was made known to me by my friend Saralakavisuri Mr. K. C. Rejngopalachavyar of Mysors, after the Sauskrit introduction was printed.

The archaic elegance of the writings of the Rishis, found in the poetical compositions of Bhasa, has been referred to by me as entitling him to be placed on a level with the Rishis, in my introduction

(p. xxix) of the Svapnavåsavadatta. Now, we infer that there must have been a tradition of old describing him as a Muni. For Jonaråja (15th century A. D.), a commentator of the Prithviråjacharita written by Jayanaka in the 12th century A. D. styles Bhasa as a Muni, while commenting on the following verse,\*

"सत्काव्यसंहारविधी खलानां दीप्तानि बहेरिप मानसानि । भासस्य काव्यं खल्ज विष्णुधर्मान् (?) सोऽप्याननात् पारतवन्मुमोच ॥"

(Prithvírájacharita i. 3)

The commentary on the above verse runs thus -

"सतां काव्यं, तद्विषये संहारविधां दाहे दोषारोपणेऽग्नेरिप सकाशाद् दुर्जनानां चित्तानि दीप्तान्यजवानि भवन्ति । अत्र साधनमाह — सोऽन्निरिप भासमुनेः काव्यं विष्णुधर्मान् मुस्रात् त्यकवान् नादहिद्वर्यः । पारतविद्वपुषमा । अग्निहिं वसवन्तरवत् पारतं दग्धमशको मुस्रान्मुण्चति । भासन्यासयोः काव्यविषये स्वधां कुर्वतोः सर्वोत्कर्ष-वर्तित्वेन परीक्षकान्तराभावात् परीक्षार्थमनिनमध्ये तयोद्वर्याः काव्यद्वयं क्षिप्तम् । तयोन्मैध्मादिनिविष्णुधर्माश्चादहिति प्रसिद्धः। । खळैस्तु प्राप्तं सत्काव्यं दद्धात इत्यानेः सकान्त्रात्व स्वकानां दाहकत्वमित्वर्थः।"

Although the epithet Rishi is applicable chiefly to seers of Vedic hymns, yet on account of the fact that the term has largely come to be used in course of time to those to whom only the epithet Muni would be actually applicable, the epithets Muni and Rishi could very well be treated as being quite synonymous. In any way, having this in view that people submit to any invasion in the field of the usage of words made by a Muni in the same way as in the case of a Rishi.

This, I have learnt from my friend Mr. T. M. Tripathi, B. A. of Bombay, who also favoured me with an extract of the verse and commentary on it, taken from a manuscript of the work existing in the Decean College Library, Poons.

<sup>†</sup> See note on page 10 of the Sanskrit introduction.

without making a difference between the two, we have used the terms here as being identical in meaning.

In connection with Bhasa being regarded as a Rishi, it may be said that it is quite proper that usages which depart from the operation of the rules of Papini are largely found in Bhasa, as in the writings of other Rishis; and his works are highly approved of by such close followers of Panini as Kalidasa, Bhatta Bana and others with the same regard that they have for the writings of other Rishis. The dry word-reasoning, reconciling certain of such usages to the precepts of Panini, referred to in the introduction (p. xliii) of the Syapnanataka is merely an imitation of the twisted and strained interpretation of the modern grammarians. Neither does such reasoning appeal to lovers of Sanskrit, nor, on the other hand, do such usages cease to be deprived of their peculiarity and become common usages. In fact, numerous archaisms, are still found in Bhasa's compositions. which are beyond the range of such plausible justifications as the above, and which cannot be explained away as mistakes of the scribes. Hence, it is not incompatible that Bhasa with his status as a Rishi. should be a forerunner in the field of Drisvakavya, in as much as Vâlmîki and Vyasa are in the field of Sravyakavya. For this reason. the appropriateness of the imitation of Bhasa by Kalidasa who followed him should be regarded as being well established, in the same manner as the appropriateness of the imitation of the writings of Valmiki and Vyasa by Bhasa who came after them.

Further, Rupakas, as they exhibit before us events which occurred away from us, are styled as Drisya (visible) compositions. The impression thus created by the exhibition is the Rasa which highly captivates the mind. It is that which learned men most desire. It is on this ground that a combination of only such materials, as conduce to the creation of the Rasa, deserves to be introduced into the Rupakas. This is effected by depicting without any effort before the minds of the observers, the materials taken up without divesting them of their natural colour. Therefore it is that such of them as could be depicted only in an artificial colour should be discarded by poets, and the highest natural beauty of the materials

should be depicted. The exquisiteness of their innate qualities should not be veiled over by incoherent rhetorical arrangement. On the other hand, it might be embellished in some places, when desirable, by appropriate figures of speech introduced with graceful case. This method has been cleverly adopted by Bhasa, while to some extent by Kâlidása. The utterances of Bhasa are mostly quite elegant but not rhetorically polished, while those of Kalidasa shine by rhetorical gloss. The figures of speech that have been used by Bhasa are only Upamá (उपमा), Drishtánta (इप्रान्त) Arthántacanyása (अर्थान्तरन्यास) and others of the kind, which are employed in common parlauce by all, and are easily understandable; and these too are drawn without effort, and only in small numbers here and there; while on the other hand, they are introduced by Kalidasa with effort in many places. This will be readily perceived by a cursory glance of the Kavyas of the two writers and as such, is not exemplified here.

Further, all the ideas pertaining to a dramatic composition should be impressed on the observers with a natural vividness by the elegance of the mental soliloguy and of the conversations of the dramatis persona. As the sense of the ideas conveyed should express the practice of the world at large, similarly the language in which the sense is couched should conform to the trend of daily occurrences. As the language adopted in conversations by the people is in the form of prose, it follows that prose is the natural form of dramatic language; while the verse form is not natural, as it is circumscribed by the rules of prosedy. No doubt the introduction, here and there, of a few poetical pieces, as good as prose, and better adapted to convey the meaning, enhances the gracefulness of composition; and for this reason, poets might very well introduce, in proper places, verses of the kind above described. Further, sometimes the exquisite metrical form even makes up for what is wanting in words and sense; prose on the other hand, has to be imparted an elegance by the excellence of the graceful arrangement of choice words and ideas; hence it is that prose composition is considered to be more difficult. Thus in the Kavyalankara, while commenting on the Sutra.

'काब्यं गर्य परंप च''

Vamana says :-

# ''गरास्य पूर्व निर्देशो वुर्लक्षविषयत्वेन दुर्बन्धस्वात्"

and cites as authority for his position the saying of a learned writer which had acquired a reputation during his time.

## ''गद्यं कवीनां निकपं बदन्ति ।"

Hence it follows that, in Natakas prose is the chief factor, while verse is not so important. When prose attains elegance in words and sense, then does the Rupaka serve its end. For this reason, Bhasa mostly employs in his writings short bits of prose highly charming in sense and expression; and the poetical pieces he uses, are similar in form to the prose ones, and they are employed occasionally. Therefore it is that he constructs sometimes Acts in his Natakas with not a line of verse, for example, the 2nd and 3rd Acts of Svapnanataka and the 2nd Act of the Charudatta. The Rasa conveyed is exhibited with a completeness which is merely due to the weaving of the prose pieces expressing the Rasa. If the Pancharatra contains a larger portion of verse, it is in point of lucidity not dissimilar to prose. Although Kalidasa has followed Bhasa in his Sakuntala in all ways, yet he has not been able to impress on his prose, the stamp of exquisiteness that marks the prose of Bhasa.

The reason for this is not far to seek. Certainly in Bhasa's time, the Sanskrit language, like other spoken languages of the time, had so wide a range in the varied transactions of daily life, that the poets of the time commanded a weelth of words elegant and well-suited to graphically depict their ideas. The true and essential nature of things revealed itself to the poets of the time. Hence was Bhasa able to compose without any effort short easy prose pieces enriched with lofty ideas. During Kalidasa's time, on the other hand, Sanskrit had so far strayed away from the path of spoken languages, that words similar to those above described had to be sought after, and the poets were unable to form original ideas as they generally followed the ideas of others. It is on this account that in Kalidasa's time new Kavyas were considered neither good nor viewed with favor and regard. This fact can be inferred from the following passages of the Malavikagnimitra:—

""पुराणमिल्येव म साधु सर्व नचापि काव्यं नवमित्यवयम् ।" "वर्तमानकवेः कालिदासस्य क्रियायां क्रयं बहुमानः"

From the following words of Bhamaha,

"मुख्यस्तावदयं न्यायो यत् स्वशक्ता प्रवर्तते। अन्ये सारस्वता नामः सन्यययोक्तानुवादिनः ॥"

it will be seen that even in Bhamaha's time, the poets used to depend on other writers, not to speak of later times. It is therefore clear why the beauty of the conversational prose which shines in Bhasa's writings is not found in the Sakuntala. But the renowned poet Kalidasa, ambitious of winning reputation as an author of good poetical compositions, at a time when new good poetical works were deplorably scarce, followed with great effort the old track left by the archaic writers Valmiki, Vyasa and Bhasa, and, being a genius gifted with bright conceptions, began to write new poetical works (Kavyas) embellished with a wealth of vivid images and excellence, well worth imitation by all succeeding poets, and at the same time governed himself by the rules of Panini and Bhamaha. The sweetness of verse which obtains in the Raghuvamsa and other kindred Kavyas is enshrined also in the Sakuntala in a similar or even a greater degree, while a natural grace of diction and exquisiteness of ideas pre-eminently prevails in all his slokas to a degree, which is not far short of that of the compositions of the archaic writers.

It must not be argued on account of the prevalence of this naturalness of grace, that Kalidasa succeeded Bhasa only within a short interval of time, for it stands to reason that, although Kalidasa came into existence centuries after Bhasa.

yet impelled by a desire to imitate the writings of ancient authors, he was able to infuse into his writings an archaic poetic flavor, not quite distinguishable from that of the ancient writings. If it is not now impossible even for a poet of the modern times, bent on imitating ancient writings, to instil into his productions an archaic flavor, it should much less be impossible to Kalidasa who has overtopped the entire community of succeeding poets by his marvellous poetic genius.

<sup>.</sup> Vide note on p. 13 of the Sanskrit introduction.

Nor from the fact that there is a close similarity between the Prakrit of Kålidåsa and that of Bhåsa, can it 4. The similarity of Pra-

be inferred that the interval between the age krit in Bhasa and Kalidasa. of Bhasa and that of Kalidasa should measure only a brief space of time. As already mentioned, when Sanskrit left

the conversational arma, Prakrit which followed on the heels of Sanskrit shared the same fate, and as such, the Prakrit at the time of Kalidasa had necessarily to conform itself to the Prakrit of Bhasa's time, for Prakrit being no longer a spoken dialect, could undergo no change. Since Kalidasa had of necessity to use Prakrit in his dramas, and as no change had taken place in that dialect, his Prakrit must necessarily be similar in character to that of the ancient Natakas; and even to this day, in writing new Natakas, poets still successfully follow the customary practice of using the Prakrit of the kind above described. Thus, as the observance of a resemblance between the Prakrit used in a modern dramatical composition and the Prakrit of Kalidasa, could never go to establish that its writer should have lived closely after Kâlidâsa, in the same way, the observance in Kâlidâsa's Nâtakas of the Prakrit similar to that found in Bhasa, could not justify the inference that Kalidasa should have come into existence within a short interval of time after Bhasa. \*

<sup>\*</sup> Accepting the priority of Bhusa to Chamakya, Muhamahopadhyaya Mr. Haraprasada Sastri M. A., C. I R. of Calcotta, thus explains the modern look of the Prakrit of Blusa in a letter of his addressed to me:-"The king of Aryavarta between the mountains Hinglayes and Vindhyas and between the two seas mentioned in the Bharatavakya is, I believe, one of the Nandas. Perhaps you will remember that some three years ago I wrote a paper on the origin of "Indian Drama" in the Journal of our Society, throwing out a suggestion that the Bharutauatyusastra published in the Kavyamala Series was perhaps composed in the 2nd century B. C. because the Parthians are there called Pathravas and not Pallavas as in Manu and other later works.

I find that Bhasa disregards altogether the rules of dramaturgy laid down in that work, I also pointed out in that paper that, before the compilation of that work there were several schools of dramaturgy, and Bhasa perhaps belonged to one of the older schools of dramaturgy and therefore he was not aware of the rules laid down in the Natyasastra.

I have got a curious confirmation of the existence of the dramaturgy in ancient India in the fact that Kautilya less classed Kusilavas or actors with the Sudras. Natyasustra says that the original Kusilavas were all Brahmins or better still of divine origin, but they rides colled Rishis and therefore they were cursed to become Sulrus. So their Sudrahood is later than the origin of the drams. As in Chanakyu's time they were classed to be Sudras, we are to infer that at that time drama was an old, old institution.

There is one strong point in favour of a later date for Bhaza and that is his Praksit. It is not so old as 4th or bin century B. C. but any one who has studied the dramatic

Further, as language adapts itself to the course of conversational thought, its vocabulary also undergoes a

 Sanskrit had ceased to be a spoken dialect at the time of Kalidasa. thought, its vocabulary also undergoes a consequent change. When it ceases to be spoken, the forms of words in the language are no longer affected or changed. But it

might be asked how it is assumed that Sanskrit ceased to be a spoken language in Kalidasa's time, as also Prakrit. In this connection it may be premised that language has three gradual stages:the first is that in which it is freely employed in conversation from infancy; the second stage is attained when it is written as well as spoken; and the third is reached when it ceases to be a spoken language, but is merely employed in writings. The utility of grammar is twofold: one is to easily explain the forms and derivations of words current in the lauguage; and the other is to keep them from undergoing modifications in form due to carelessness, ignorance or incapacity, as well as to prevent the entry of new words into the language-The second may be included in the first; for such changes in form and the new words that may be introduced, not falling within the scope of its rules, grammar, by ignoring them, reveals their inacceptability. while it explains the established words. In the first two stages of the growth of a language, when the current of discourse in daily life flows unimpeded, the works on grammar prevalent at the time, can neither arrest the mutation of forms taking place in words nor prevent the introduction of new words; for, as grammar is merely confined to the explanation of words which have at the time become established in the various walks of life, it could not become applicable to words which may subsequently become established in the current speech of the times posterior to its appearance. For this reason, new grammatical works adapting themselves to the course of speech of the times are then and there composed. It therefore follows that no grammer attains a final stage so long as the language to which it pertains has not emerged from the second stage. The language, which has not departed from the current of conversational thought cannot become defined or settled in its form owing to the possibility of the subsequent formal modification and the intro-

Prakrit carefully knows fully well that the copyists always changed the Prakrits of their authors into the Prakrits current in their own time. And that is why Bhasa's Prakrit has a modern book. But there is one word which is never used by later poets but which is found only in old Poli works which shows its antiquity and that word is 'Ama' for 'Yes'.'

duction of new words. But when a language ceases to be spoken i.e., when the causes of formal modifications and the influx of fresh words cease to operate, necessarily it has reached its final and settled stage. It should therefore be understood that the grammar of a language, that has attained its final stage, is also settled and fixed; and the grammar which is applicable to a language, which has not reached that final stage, remains still undeveloped. Thus in a series of successive grammatical productions, that treatise, after the appearance of which, the language to which it relates, ceases to be spoken but is merely employed in literary compositions, can be deemed as completely developed; for, on the decline of the current of speech, which is the cause for the development, there is no scope for entertaining any apprehension as to any future change occurring in the forms of words. As a matter of fact, such a grammar has to be viewed in the way in which settled mandatory precepts are usually viewed. This is the fact.

The author of the Mahabhashya evidently considers the Panintya Vyakarana as a settled grammar of the Sanskrit language; for he regards only the words recognised by it as pure and acceptable, and all others as unacceptable, and

enjoins the use of those pure words as meritorious and denounces the use of other words as sacrilegions; and these directions have been scrupulously and reverently followed by all men. If he were to consider it otherwise (that the Sanskrit had not then ceased to be a spoken language), he would not have made a sweeping and general pronouncement of unworthiness with respect to words not recognised by Panini, for such a pronouncement would amount to the statement that even all the formal changes that must necessarily be brought in by the strong course of current speech in the language are unworthy, and would amount in effect only to this instruction, that the speakers of the language should so withstand the irresistible course of speech; that it might not give rise to any such mutation of forms, or even if such changes take place, they should not be allowed to enter into the language. And this would be quite inconsistent with the views of such revered personages who naturally wish for the growth of the language. Even if desired, the people could not fight against

See note on P. 15 of the Sanskrit jutroduction,

discourse when it remains unimpeded. Therefore it must thus be assumed:-That the author of the Mahabhashya found that, in his time, the Sanskrit language was mostly gone out of the current of ordinary speech, owing to the prevalence in the country of several other languages in different stages of development. With no expectation regarding the growth of the language in later times, and fearing that it would gradually fade away in course of time, he conceived the idea of so protecting the language, that it might on no account leave even the stage of being employed in written compositions. Considering that, when the people at large should, with the help of this Vyakarana, gain a grounding in the language from the Sanskrit works current at the time, and when they should happen to write new works, the Sanskrit language would safely hold fast to the stage of being embodied in written compositions, the author of the Mahabhashya, with the desire of instilling into the minds of the readers a respect for the grasp and use of sound words, attributed merit to them on the authority of valuable texts. The people also following the said advice entertain to the present day that, profound regard, which is commonly paid to the precepts of the vedic texts, towards Panini's precepts which are characterised by a gravity due to their furnishing immense help in explaining words which form the groundwork in the building up of all Sanskrit compositions. So far is therefore plain, that even during the age of the author of the Mahabhashya, Sanskrit had ceased to be a spoken language, not to speak of the time of Klaidaza.

The question how Prakrit ceased to be employed in conversational speech has now to be answered. It can be urged that, when Sanskrit ceased to be a spoken language, Prakrit which was developing side by side with it, also shared

a similar fato. How Prakrit came to develop itself side by side with the Sanskrit language, may now be enquired. In this connection, the sequence of the origin of Sanskrit and of Prakrit may be considered. Although there is a school of thought which has gained favour with orthodox scholars, that Sanskrit must be regarded as eternal (having no origin) on account of the fact that Sanskrit words are embodied in the Vedas which are eternal, still, if it is to be inferred that, in virtue of its being a language not different from the other languages, it should also have sprung up with an origin and gradually developed, then there is a royal road leading to the inference.

In ancient times, there was some unknown language current among the people, which they employed for the purpose of communicating their ideas

among themselves, in respect of their sheer physical requirements. In the gradual development of the conversational faculty of the people, it began to spread, and whenever the intelligent among the people began to discover, by their own efforts, new things, one after another, both spiritual and material, capable of being enjoyed or discarded, and also to found new schools of thought, and when they evinced a desire to make their fellowmen and those who would be born after them, acquainted with the results of their labour and the means of discovering such objects and developing their form, quality and utility, then in the same language they began to compose works on these subjects. Thus by a series of successive generations of men gifted with intelligence, a series of discoveries of novel objects and consequently a series of successive new works treating of the attainment of the said objects, began to come into existence and gradually became wide-spread. While the state of composition stood thus, a multiplicity of refinements had entered into the language, which would never have been the case, if the language had remained merely a spoken tongue. In the written compositions again no pains were spared to convey the maximum of thought in the minimum of words, to avoid their repetition, to choose appropriate and happy words and to arrange them gracefully. As new thoughts were successively born of the more intelligent heads, new words too came in thousands into the language. Elegant styles of exposition also adorned the language. Thus blending together the literary compositions and the oral speech, each of which helped the development of the other, a certain branch of the original tongue gradually attained the highest refinement in all the words, which branch was the one embraced by the intelligent community above spoken of, their descendants and those that looked up to them for guidance and direction. And this, I think, is called 'Samskrita', (the refined), from the refinements secured to it by the steadily continued efforts of generations of intelligent heads. Of the generality of the people of those days, such of them as were poor in intellect or did not take care to be guided by the more intellectual of them, carried on their discourses in the original language itself, in which there began to spring up many new words which are the natural outcome of the spread of their discourses in daily life, and many excellences due to

the acquaintance with the Samskrita-speaking people; and these developed by gradual degrees. Thus from the original root language, some non-Sanskrit branches also sprang up. The Sanskrit, on account of the sterling nature of the refinement it had undergone, and on account of the settled nature of the written works studied by those desirous of cultivating its knowledge, came to be spoken in the different countries without any change in its form. The other branch languages, not being favoured by the two facts above mentioned, came to be spoken in different forms in different countries, and to derive their ideas from Sanskrit itself. Hence Sanskrit was viewed as a model by other non-Sanskrit languages in all manner of ways-in respect of words and in respect of sense, and came to be regarded as the nourisher of the said languages; and by virtue of this characteristic, it ever deserves to be styled as the "Mother" of the said languages. Thus must have been the probable branching of the original root language.

Another kind of a language was prevalent which must necessarily have come into existence during the times when Sanskrit was wielding undisputed The origin of Prakrit, sway in the field of speech. Sanskrit was spoken well by men, well educated in it, and with some slight differerce by those who were less educated in it, but never well by monwho were not taught in it. Women also mostly by their want of training in the language were not able to promounce the Sanskrit words in the proper manner, as also children. Hence in the tongue of the illiterate, Sanskrit came to be pronounced in a slightly or largely modified form according to the difference of their relative want of capacity. This modified or rather mutilated form of Sanskrit is called Prakrit on account of its being derived from Sanskrit, its 'Prakriti' or origin. This Prakrit which was spoken by the uneducated men and women of all castes, on account of the contact with the discourses carried on by the educated people of the four castes, did not undergo very great modifications, and as such, is the best of its kind. That which was spoken by men and women outside the pale of the four castes who were not moving with educated classes, was much more corrupted on account of their little acquaintance with the educated, and greater acquaintance with those who were speaking the best kind of Prakrit referred to above, and on account of the contact with those who were speaking non-Sanskrit off-shoots of the original

root language mentioned above. For this reason, this Prakrit is not pure. This again became probably sub-divided into several branches on account of the difference in proportion of the changes undergone to a large extent when compared with the Prakrit in the purest form, and on account of their being derived from Prakrit, their origin. These are explained in the grammatical works on Prakrit \*. Thus with the spread of Sauskrit as a spoken language, it must necessarily be taken that Prakrit also developed, side by side with it, in the field of speech, adapting itself to Sanskrit so closely as if it were the shadow of the other. Such being the case, it should be understood, that when the current of discourse in the Sanskrit language declined, the current of discourse in the Prakrit also declined; and following the fate which overtook the original Sanskrit, its shadow Prakrit also departed from the field of spoken languages. When the Sanskrit-speaking people evinced a desire to entertain themselves with the art of dramatic performances, they began to construct dramatical compositions suited to their tastes. As the language of the actors in the Rupakas had naturally to conform itself to that in daily life, that Prakrit which was commonly employed by women and others in their respective discourses in life, came to be used by them in the Rupakas as well. As to the fact that people diverted themselves with enjoying dramatic performances during the times when Sanskrit was the spoken language, no doubt need be entertained; for, from the two Sutras of Panici.

#### "पाराशर्यशिलालिभ्यां भिक्षुनटस्त्रयोः" (4-3-110), 'कर्मन्दकृशाश्वादिनिः" (4-3-111)

which refer to the scientific treatises on the art of acting, it is plain that the art of acting treated of should necessarily have been in existence much earlier. This period when the art of acting was in vogue prior to Panini must be beyond doubt that during which the Sanskrit language was a spoken one.

The language employed in the edicts of Asoka or l'ali might well be one of the non-Sanskrit off-shoots of the original root language aforessid. The language was in ancient times spoken by a

<sup>\*</sup> See note on page 18 of the Sanskrit introduction.

number of people, and when the majority of them embraced the Buddhist religion, it was adopted in the Buddhistic literature. When some of the Sanskrit-speaking and Prakrit-speaking people professed Buddhism and intermingled with those who had already been Buddhists, then an irregular admixture of Sanskrit and Prakrit with the said language took place. Further the speakers of the said language began to introduce deliberately into it an admixture of Sanskrit on account of its capacity to impart a peculiar grace to the language, just as it is done in Telugu, Malayalam and other Therefore, it is but proper that it should consist of a large proportion of Sanskrit and possess a similarity to Prakrit: and neither is it Prakrit itself, nor Prakrit in its earlier form, nor Prakrit in its later stage, but quite a different dialect from Prakrit. Only on account of its resemblance to Prakrit could the term Prakrit be applied to it. Be it as it may, whether it was spoken by the people in Asoka's times or whether it was employed merely in the Buddhistic writings, certainly it commanded a high respect at the hands of the Buddhists of the time. It might also well be that, even during the time following that of Asoka, the said language was, by some. Buddhist poet either attracted by a love of the language or out of mere curiosity, fancifully employed along with Sanskrit in some dramatic compositions of his own. In any way in the Rupakas written by poets who kept abreast of the current of the Sanskrit tongue in speech and writing, only that Prakrit which is counterpart of Sanskrit as already explained, should have been employed along with Sanskrit. It should not here be forgotten that the same method was, as already "stated, followed by poets who lived at the time of the decline of Sanskrit, as a spoken language.

† Some people may surmise that at the time of Kålidåsa Sanskrit had ceased to be a spoken tongue; but Prakrit had stepped in as the

<sup>.</sup> Vide, 4 "The similarity of Prakrit in Bhass and Kalidasa".

<sup>+</sup> The original Sanskrit of this paragraph is given below, which was written only after the Sanskrit introduction was printed.

अथ संस्कृतव्यवहारप्रवाहेऽस्तमितेऽपि प्राकृतव्यवहारप्रवाहः कालिदासकालेऽनुवर्तमान एवासीत्, तादात्विकव्यवहारस्वभावानुगुणमेव च श्रीप्रवर्तानां प्राकृतं कालिदासेन स्वप्रन्थे प्रयुक्किमगुर्चेत । वीर्ट तादात्विकव्यवहारस्वभावानुरोधिना तेन राजप्रगतीनामपि विषये प्राकृतमेव किमन् श्रीप्रशत्ववहत्याकृतविकक्षण प्रायोश्यतं, प्राकृतस्यैव तदानी श्रीप्रसाधारणभाषाः

spoken dialect, and that Kālidāsa, wishing to make his characters speak in conformity to the form of discourse then provalent, used this spoken Prakrit as the Prakrit of the female and similar characters. If it were so, he should have, Prakrit being the only spoken tongue, made kings and similar characters also speak in some Prakrit different from that of the female and similar characters, and not in Sanskrit. But to suppose that he should have adopted the form of speech then prevalent only in the case of female characters, is irrelevant. Thus, that Kālidāsa has followed the settled practice with regard to the form of speech of the various characters, both male and female, is due to his desire to tread the path well trodden by ancient poets, and not to any attempt to make each of his characters speak severally the same tongue spoken in the world in Kālidāsa's time.

It has now to be considered whether the archaic (आप) words of

Bhasa referred to above, were used by him (i)

Bhasa's priority to before Danin's time or (ii) during the time of

before Panini's time or (ii) during the time of Phnini. Panini himself, or (iii) after Panini's grammar came into existence and before it gained any publicity, or lastly (iv) after the grammar had gained publicity. The fourth of these positions cannot stand in any case, for this that a poet would not dare to employ words which are op posed to the precepts of Panini, when they are known to be Apasabdas ( অপ্যান্ত:); since Kâvyas, being the embodiment of words, would become, if they contain Apasabdas, as repulsive as a body afflicted by leprosy; and when such incorrect words are heedlessly used in written compositions, they would never commend themselves to enlightened scholars. If they do not win the favour of enlightened scholars, how could the public cherish any liking for them, and still more, how could the poet attain any reputation when it depends on popular opinion? On the contrary, he would be treated with derision by the public, and, if he is a believer in the Sastra which

त्वात् । स्नाप्रशतिषु परं कवेभाषान्यवहारस्वभावानुसरणं, राषादिषु नेति त्वल्यन्तमसमञ्जसम् । तस्मादुभयेष्विप पात्रेषु भाषाविशेषव्यवस्थाध्यवणं कालिदासस्य पुरातनमहाकविसमुदाचारगता-तुगतिकताकृतमेव केवलं, न तु स्वकालिकलोकव्यवहारस्वभावानुसारकृतमित्ववधयम् ।

Vide Page xii, "Blusa, a kishi."

pronounces sin on the authors of incorrect expressions, he would also incur that odium. In the case of Phasa, on the other hand, his Natakas, though replete with such usages, have been highly extelled even by such votarios of Panini as Kalidasa, and his fame again has reached its farthest limit.

The third of these above positions cannot stand either. When could that period be when Panini's Anusasana had not gained publicity? It could not be the first century before Christ, for the Maha-

bhåshya had then come into existence, and as such, Pånini's grammar together with the Mahåbhåshya must have been at its zenith of reputation; and further we are going to prove that it had a wide currency in the 2nd century B. C. also. Nor could it be the second century B. C. when the Mahåbhåshya, according to some inquirers into ancient history, was composed. For, that Pånini's grammar was popular even then, is evident from the words of Bhartrihari(HōrR), when he says in his Våkyapadiya that the Sangraha, a bulky work of Vyådi on Pånini's School of Vyåkarana, having got obsolete, as the students from ignorance liked to have brief treatises, Patanjali wrote his Mahåbhåshya summarising the substance of the Sangraha. If Pånini's grammar had not then been prevalent, Bhartrihari would have attributed its decline to the general dislike.

Bhartrihari's words run thus:-

"प्रायेण संक्षेपरुचीनस्पविद्यापरिम्रहान् सम्प्राप्य वैयाकरणान् संम्रहेऽस्तमुपागते ॥ ४८४ ॥ कृतेऽस पतम्बलिना गुरुणा तीर्थदर्शिना । सर्वेपां न्यायबीजानां महाभाष्ये निवन्धने ॥ ४८५ ॥ अलब्धगाधे गामभीयाँदुत्तान इव सीष्टवान् ।" (वास्यपदी० काण्ड०२)

Of these, the first couplet has been thus commented on by Punya Raja:-

"इह पुरा पाणिनीयेऽस्मिन् व्याकरणे व्याङ्युपरिचतं अन्यस्क्षपिरमाणं संप्रष्टाभिधानं नियन्धनमासीत् । तच कारुवशात् सुकुमारबुद्धीन् वैयाकरणान् प्राप्यास्तमुपगतम् । तस्मात् क्रेशभीरुवात् संक्षेपरुचयस्ते जनाः । अत प्वारुपो विद्यासु परिप्रदः स्वीकारो वेपां ते नथा । ततस्तैः संग्रहाध्ययन व्येक्षिते सस्यस्तं यातः संग्रहः।"

and he also observes, commenting on the last of the above lines,

"ण्नेन संप्रहानुसारेण भगवता पनन्जालिना संप्रहसंक्षेपमूतमेव प्रायशो भाष्यमुप-निबद्धमित्तुकं वेदिनन्यम् ।"

It therefore follows that it cannot be the third or even the fourth century B. C., for this reason, that as some period of time has to be fixed to indicate the interval which should reasonably have clapsed tor the Sangraha's getting an ascendancy over men's minds, and for its subsequent falling into disfavour, at the least a period of these two centuries should be assigned, and during this period Panini's grammar must necessarily have been in wide circulation. It has therefore to be surmised that the period in question must be the fifth century B. C. The first half at least of this century must denote the time of Katyayana, for it stands to reason that the author of the short sûtra-like composition called Vârtika, must necessarily have preceded Vyadi, the author of the extensive treatise. And the grammar of Panini must have been in vogue even then, for the author of the Vartika expanded Panini's grammar and filled up the portions which Pagini had left out on account of oversight or on account of the springing up of new words after the time of Panini, by composing new rules adapted to the discourse of the times, for mproving the knowledge of the students of grammar. Thus the period, when Panini's grammar had not gained publicity, may therefore be the second half of the fifth century B. C. or the first half of the sixth century B. C. As this must denote the latest age that could be assigned to Panini, our discussion necessarily leads us to a consideration of the second of the four positions started with. The second position also cannot stand; for, as Panini considers certain words as sound and Bhasa certain others sound, if both were contemporaneous, it would be highly inconsistent that such difference of views should exist between them, both of them being close followers of the current tongue. Hence the enquiry leads us to accept the remaining onethe first of the above positions. If these words, which have been accepted as archaic (आप) had got firmly rooted in the discourses in times previous to Panini, then, these, being the ordinary (लेकिक) usages, should have necessarily been brought by Panini under his precepts which conform to the ordinary usages; and that, as a matter of fact, these words have not been treated of by him, lands us in a

dilemma. The way to get out of this difficulty will be furnished by the answer to the question, how it happened that even the archaic usages found in the writings of Vyasa and others, which were also in use in common parlance without being regarded differently from the ordinary, have also not been treated of by Panini. If it is explained that these usages, being merely confined to the discourses among the Rishis, could not be regarded as ordinary ones, while only words distinguishable from them have been regarded as ordinary ones by Panini, and as such, the archaic usages, neither pertaining to the people nor embodied in vedic utterances, have not been treated of by Panini, then the same would hold good in the present case also Let us take that, considering these usages as being included in the vedic usages, Panini has certainly brought them within the scope of the precepts pertaining to the vedic usages, as he has used the word Arsha (आप) instead of Vaidika (बेदिक) in his Sûtra,

#### "मम्बुद्धौ शाकस्यस्येतावनार्पे" (1-1-16)

thereby indicating that the precepts pertaining to the vedic word are also applicable to Arsha words, and as the author of the Mahi bhūshya also says,

#### ां ''छन्दोबदपयः कुर्वन्ति'', ''छन्दोबत् कवयः कुर्वन्ति,''

that is, Rishis and venerable poets are accustomed to use wor s like vedic usages, then this would equally apply to solve the previo a question also. Hence the first position, i. s, that the archaic usages found in the works of Bhâsa were employed by him only before Pâpini's times, now holds good. In this connection, it must be conceded that even in times much anterior to Papini, the ewere dramatic compositions written, read and enacted, for Pâpini refers to the Natasūtras (Histrionic rules) of the Munis, Silâli and Krisāsva, thus indicative of the prior existence of the dramatical artitles in his Sūtras:—

### 'पाराशर्यशिखाखिभ्यां भिश्चनटस्त्रयोः' (4-3-110) 'कर्मन्दकुशाशादिनिः (4-3-111)

These Natasutras presuppose the existence of dramatical composit ins

<sup>1</sup> Vide notes in page 22 of the Sanskrit introduction,.

to which they are applicable, as the scientific canons of an art could come into existence only after the art itself. As these dramatical compositions have commanded the respect of the Munis, they must have been composed by Munis and must be archaic in their manner. Since such are Bhasa's Natakas, they may reasonably be regarded as the dramatic compositions referred to.

If the age of Bhasa be fixed at the fifth or the sixth century

 The popularity of the epic of Rama in the 4th century B. C. B. C., then it would be inconsistent that he should have written the Abhisheka and Pratima Natakas on the materials pertaining to Sri Râma's life, as the epic describing Râma's

life and doings (or the Râmûyana) has not been dated before the second century B. C. This is not so, for it has not been conclusively established that the Râmûyana was not written before the second century B. C. Further, from the fact that Chânakya whose age has been fixed as the fourth century B. C. refers as authority to the story of Râma, it must have been largely in vogue even before the fourth century B. C. The said reference occurs in the Artha-Sâstra of Kautilya, in discussing the fate of former princes who had not curbed their senses:—

"मानाद् रावणः परदारानप्रयच्छन् (विननाश) दुर्योधनश्च राज्यादंशम्।" (कैंटि॰ 1-5-3)

Here it is described that Ravana, was killed for not having restored another's wife, and Duryodhana, for not having made over a portion of the kingdom. By the destruction of Ravana, the epic of Rama, and by the destruction of Duryodhana, the epic of Yudhishthira are referred to in the above; and these two epics are undoubtedly the Ramayana and the Mahabharata. The two works, as they are referred to as authorities by Chanakya, could not possibly have been written at his own time or even a little earlier, but must necessarily have been composed some seven or eight centuries before him. As the matter stands thus, there is no reason to doubt the popularity of the Ramayana at the time of Bhasa. As a matter of fact, however, by the sequence of the description of the incidents about Ravana and Duryodhana, Chanakya has referred to the established opinion of the people at his time, that Ramayana is the earlier of the two and

as such, it is reasonable that the Ramayana must necessarily have come into existence even before the Mahabharata. The narration of the story of the Ramayana, the reference in many places to Hanuman and others contained therein, and the description of Rama as an Avatara of Vishnu, all these found in the Mahabharata, are consistent with the above inference.

Apart from these, there is a view that the epic of Rama is anterior to the times of Chanakya, and that this Rama, an Avatara of very same opic, being subsequently enlarged by the introduction of a variety of new mate-

rials, has become the Râmâyana of the present day. If the portion ascribing divinity as an Avatara of Vishnu to Srt Rama found in it, is to be considered as a subsequent interpolation, then it could not hold good; for the surmise that the current Râmâyana is an enlargement made by later writers, is not grounded on a solid basis. Or ever, if there were any interpolation, on account of the fact that it would not be probable that unless Rama is described as an Avatara of Vishnu even to the slightest extent, in the previous epic of Rama, it would find a place in the later Ramayana, the portion ascribing divinity to Rama could not properly be considered as a later interpolation. The belief that Rama is God Vishnu himself, that his doings themselves are divine, and that on account of its embodying his life and deeds, the study of the Ramayana leads to the acquisition of Punya or merit, has firmly rooted itself in the minds of the people among successive generations of the pious, in respect of the current Râmâyana. Hence the suggestion that the original Râmâyana did not embody the divine attribute of Rama, and that it was, by chance, subsequently implanted in the later Ramayana and given a prominence therein, will not be convincing; for, which man of reason would consider divine a hero whom he had till then been viewing as human from a certain epic, for the reason, that in a later epic based on it the same hero is depicted as divine? Thus it becomes established that even before the times of Chanakya the divinity of Sri Rama has acquired firm ground in the epic of Rama.

Bhasa evidently knew the Sakya mendicants, for he makes mention of Sramana in † Pratijna, Avimaraka 9. Reference to Sraand Charudatta. Merely on this account, it is not possible to infer that Bhasa's age

<sup>†</sup> See P. 44 Pratijna, P. 85. Avimerska, P. 56. Charudatta,

should be posterior to that of Buddha, for it is well nigh possible that Sakya Sramanas should have existed even prior to the time of Buddha. There is nothing to render it impossible to infer that a form of religious observance, which had taken root in times before Buddha, and which was in vogue among the Sakyas, though in its infancy, was established on a firmer basis by the sage Buddha, sprung from the race of the Sakyas. Tapasvins (तपस्वनः) were styled Sramanas either on account of their laborious perance or on account of their training their bodies in the practice of religious rituals. Thus in such Brahmanic treatises as Vaikhânasadharmaprasna and others, the term Sramana is employed mostly as synonymous with one practising religious austerities. Thus the term Sakya Sramana designates those among the Sakyas who adhere to the practice of religious austerities. When the term Sramana came as a rule to be appropriated by the Buddhists, whose tenets are opposed to those of the Vedic . observants, to designate their own mendicants, it ceased to be adopted by Vedic people with regard to their own mendicants.

Thus Bhasa's age, fixed in the introduction of the Svapnavasavadatta as being anterior to that of Chanakya.

10. Chanakya. the author of the Artha-Sastra, becomes now more firmly established. That Chanakya is the author of the present Artha-Sastra, should not even for a moment be doubted, for the reason that it is expressly mentioned therein that\* Chanakya himself composed the treatise, and that it is not stated therein that it was composed by any of his disciples. Besides, an archaic style, found in the passages of the Artha-Sastra, is sufficient by itself to generate a firm belief in the readers, regarding its authorship by Chanakya.

It is seen that these Natakas of Bhasa do not follow the rules of
dramatic compositions described in the Nathe current Natyasastra.

11. Blass's priority to tyasastra of the present day, whose authorship has been traditionally ascribed to the sage Bharata (an incomplete copy of the commentary of which,

Vide P. 24, note on Chanakya, Sanskrit introduction.

written by Abhinavaguptacharya, is in our possession). Of these Natakas, the Syappavasavadatta, the Balacharita, the Avimaraka, the Abhishekanataka and the Pratimanataka might, on account of their consisting of not less than five Acts and other characteristics, be considered as "Natakas: the Pancharatra, owing to the fact that it consists of nearly a dozen actors and of three Acts, each succeeding Act being shorter in extent than the one going before, may be reckoned as Samayakara, but the Rasa running through it is not the Sringara and each of the actors therein delineated does not servo a different purpose, which facts are the essence of Samavakara; the Madbyamavyáyoga, Dútavákya, Dútaghatotkacha and Karnabhára can be reckoned amongst Vyayogas on account of their embodying a large number of male characters and of being made up of single Act; but the fewness of the female characters which is also required in a Vyayoga is not found in the Dûtavâkya and Karnabhâra; the Urubhanga might be considered as an Utsrishtikanka on account of the Karunarasa and on account of the lamentation of the female characters, but the lamentation is not largely portrayed; the Pratijna-Nåtika may be treated as an Îhâmriga on account of its consisting of four Acts and on account of its depicting the battle as brought about by women, but it has been described in the colophon as a Natika : again the Charudatta is incomplete, yet it can be treated to be in the same footing as the Mrichchhakatika; but in the Bâla. charita an actual battle takes place, and in the Abhishekanataka an actual death is represented. As these two have been forbidden by the rules pertaining to the Natyasastra, here the transgression of the rules laid down therein is explicit. The mention of the name of the author is prescribed by \$ the Natyasastra; that too, has not been done in the case of any of these Rûpakas; thus the transgression of the requisites prescribed in the Natyasastra is everywhere plainly seen. This much therefore can be concluded that there must have been in existence in the times of Bhasa a certain other Natvasastra consistent with the nature of Bhasa's Natakas. This might be the Natasûtra† referred to by l'agini as composed by Silali muni or by Krisasva muni; or this might be a certain

<sup>\*</sup> Vide note on Nataka, P. 21, Sauskeit introduction.

S Vide note on P. 25, Sanskrit introduction.

<sup>+</sup> Vide note P. 25. Sanskrit introduction.

other old Natyasastra written by Bharatamuni himself, as is seen from the fact that the name of Bharata is mentioned by Bhasa in the term 'Bharatavakya'.

The Natyasastra mentioned above, which is current in the literature of the present day, m ght be a recension 12. Posteriority of the our-rent Natyasastra to Bhasa. of the original Natyasastrus of Bharata and others, compiled by later writers, so as to suit the dramatic works subsequently composed; and it may be that, on account of its embodying to a greater extent the dramatic principles of Bharata, it has been published as having been composed by Bharatamuni. That the Natyasastra, which is followed in the dramatic literature of the present day, is a later compilation, and that it came into existence in about the second century B. c., have conclusivoly been established by Mahá nahopādhyāya Haraprasada Sāstri M. A., C. J. E., in the Journal and Proceedings of the Royal Asiatic Society of Bengal (x. s.) Vol. V No. 9, of October 309, pp. 351-351. The words Âryaputra, Bhadramukha, Kumara and others, prescribed in the current Natyasastra" to be used by the dramatic characters in respect of particular persons, were found employed in the Natakas before, and are therefore adopted among the canons of dramstu gy by the compilers of the Natyasastra. Of these terms, Ary putra, Bhadramukha. Kumara and some others, are found in the Natakas of Bhasa, and certain others might have been employed in other archaic dramatic compositions. In the Syapnanátaka, the term Âryaputra is employed as a word of respect by the chamberlain of Våsavadattå's father in addressing king Udayana. This form of address, which should be employed only by Vasavadatta in addressing Udayana, her lord, was complimentarily adopted by her fat or's chamberlain with a view to bring out the affection cherished by the chamberlain towards Vasavadatta. In the same manner the form of address adopted by the servant of Ugrasena towards Vasudeva, i. e., styling him Aryaputra occurring in the Balacharita is employed as a mark of respect out of regard for Devakt.

It is not possible to make out from the Natakas of Bhasa

13. No patron of Bhasa
suggested by the plays.

the plays.

the plays whether he was patronised by any particular king; nor had he a do-ire even to mention the name of any such king. For, if he had desired to do so, he could very well have mentioned his name either.

in the Sthapana (स्थापना) or in the Bharatavakya (सरवाक्य) in its proper connection. Even though the name of the patron prince is not mentioned in the Sthapana itself, in as much as he had not mentioned even his own name, then in the Bharatavakya it should necessarily be mentioned. The name, only when explicitly mentioned, will be recognised by the readers as the name of a perticular king, a way thus being made for perpetuating his name. The patron king also, having known the services of the poet in immortalising his name, will extend his favours towards him.

The term Rajasimina (বাজাইছ) occurring in the Bharatavakya, 'বাজ-सिंह:प्रशास्त्र नः" could not point to any particular king, for if it were to denote the name of a particular king, the kingly relation of the king to the poet who prays for the king's prosperity would not be expressed by the word denoting that relation, whereas in the Bharatavâkyas "राजा भूमिं प्रशास्तु नः" (Pratimâ), "गां पातु नो नरपतिः शमितारिपक्षः" (Urubh-nga) and "राजा राजगुणोपेतो भूमिमेकः प्रशास्त नः" (Karnabhar ) the above relationship is explicitly shown by words राजा and नरपति, and that it should be otherwise in the first case i. e., in that of राजसिंह, is evider tly inconsistent. There was no king of repute by the name of Rajasimha who liv d before Bhattabana, Kalidasa. Pataniali and Chânakva. Thus it has to be concluded that the term Rajasimha has been employed as being synonymous with a powerful king, just like the term नुपतिसिंह in the verse "मुदितनुपतिसिंहै:" occurring in the Karnabhaca (P. 72). The binting of the mere name of the patron king of the poet, while developing the events sastaining the interest in the body of the work, elsewhere than in the Sthapana and the Bharatavakya, would be ill-suited to the context and would be quite out of place and ineffective; and poets do not resort to it, for by doing so, they would only become the subject of ridicule. Thus, as the name of no particular king has been mentioned, the Bharatavåkya appears to have been composed by Bhasa, with a view of invoking blessings on kings in general, so that by its being recited on the stage by future generations of dram-tic actors, it could very well be made to apply equally in the case of kings who might wield the sceptre during the times that it is so recited. It is not possible to infer that the Mrichehhakat ka was comp sed by Bhasa to gain the favour of the king Sudraka and published by him in the name of the latter, as may be judged by the appearance of the ideas running through the Natakas of Bhasa, in the Mrichchhakatika which,

embodies most of the passages found in the Chârudatta. If it were so, then Bhâsa should have destroyed his own dramatic compositions so that the reputation of his patron king as a poet might grow and that ill repute might not fall on him. As a matter of fact, the Nâtakas of Bhâsa have not been so de troyed by him, as is seen from the fact that Kâlidâsa, Bhattabâna and others have spoken about the reputation of Bhâsa gained by means of his Nâtakas. And it could not be said that Bhâsa published the Nâtakas after the death of Sûdraka. It will be monstrous to regard Bhâsa as having deceived his royal master. Let us leave such far-fetched surmises to themselves.

The following are the conclusions from the topics so far discussed here and in the introduction of the conclusions.

Svapnaväsavadatta:—

- (1) that the Svapnavåsavadatta and other Nåtakas, 13 in number, which have been recently discovered, were written by one and the same poet from their close resemblance to one another in the language employed and the method of expressing the ideas;
- (2) that the said post lived in times previous to the age of Vâmana, Dandin and Bhâmaha, who have quoted from these Nâtakas ad verbum, ad sensum;
- (3) that, from the non-mention of the name of the poet in the Sthapana of these Nat kas, the said poet had lived in times before the practice of mentioning the name of the authors in their Natakas became customary;
- (4) that, from the fact that 'radition ascribes the authorship of the Svapnavåsavadatta, one of the Rūpakas in our possession, to Bhāsa, the author of the Svapnavåsavadatta and the other closely similar Rūpakas should be Bhāsa himself, who has been extolled by Kālidāsa, Bhattabāṇa and others;
- (5) that, by virtue of his writings being haracterised by an intensity of Rasa and by a marvell usly exquisite flow of language, and on account of the fact that his writings are marked by an all-round grace of poetical elegance common only to the archaic compositions of the sages like Valmtki and Vyasa, Bhasa was an archai poet of renown and lived in the times when Sanskrit was the spoken language;

(6) that, on account of the fact that Kâlidâsa has imitated his writings in all ways and that he has mentioned his (Rhâsâ's) name first among poets deserving of respect at his hands, Bhâsa was the single poet considered by Kâlidâsa to have been endowed with high poetical excellence deserving to be imitated by others, by virtue of his having pointed out a path to the construction of Râpakas;

(7) that, bent on adopting the language and ideas of Bhasa. Kālidāsa, though born a considerably long time after Bhasa, was able to exhibit, in his writings, to some extent, an exquisitoness of style, admired in the productions of Bhasa, and also the similarity of the Prakrit compositions found in Bhasa's works, is quite within the

precincis of propriety;

(8) that, all hough Bhasa's writings have been marked by a multiplicity of archaic usages beyond the pale of the operations of Panini's precepts, yet from the fact that these writings have been adopted by Kali-lasa and others, close adherents of Panini, the appellation of Rishi appertained in ancient times to Bhasa;

(9) that, being found to disregard several of the rules of the current Natyasastra in his Rupakas, Bhasa might have followed a certain earlier Natyasastra referred to as Natasutra by Panini;

(10) that, on account of the fact that the grammatical rules had assumed a settled form during the times of the sage Patanjali, in consequence of Sanskrit ceasing to be a spoken language Bhāsa should have lived in an age anterior to that of the sage Patanjali; and from similar arguments, he should necessarily have lived long before Kātyāyana and Pāṇini; and

(11) that it is quite proper that Chanalya quoted the rerse occurring in the Pr tijna-Natika and that Bhasa lived considerably long before Chanakya.

Thus, from the mention of Rajagriha and Udayajnana \* (Observatory) at Ujjaine in the Svapnavasava15. Boservate to Baja datta (pp. 11 and 54), from the mention of griha, &c.

Venuvana and Nagavana in the Pratijna
Natika p. 3) and from the reference to Pataliputra in the Charadatta

<sup>•</sup> Vide note on the word ব্ৰয়ান P. 2< of the Sanskrit introduction. ব্ৰয়ান is the Sanskrit equivalent of a reading ত্ৰ্যতালে, found in the manuscript অ; but this interpretation is not possible if we adopt the reading ত্ৰ্যটোল found in all the other manuscripts consulted, which should be Sanskritised as ত্ৰুক্তান.</p>

(P. 39) it might be concluded that these should have been in existence long before the times of Bhasa.

Some may hope that the Châru atta would fornish some new materials which would be of help for enquiries about Bhasa's age, but nothing of the kind has been found by me, while examining the Chârudatta. However, it has been sent to the press, after revising the same with the help of a second copy newly obtained, so that it may minutely be examined by them. It is expected that the same will be published in three or four months.

From the third Act of the Pratima Nataka, some new information is gained as to the existence of a statuehouse which is not described in ancient writings. The statues of departed kings are skilfully constructed in stone and erected in the statue-houses and worshipped by priests. The conclusion may therefore be drawn that it
was customary to build statue-houses in the times of Bhasa.

Only those marked by the sterling worth of their character have been chosen to represent the heroes of these feetion of the character.

these Rupakas, and their movements in life both mentally and physically are so delineated as to draw the minds of the readers to follow their parts and not act otherwise.

Although the hero of Avimārakaş is made to creep stealthily in to "Kanyāpura" at dead of night, yet even this incident is portrayed as preparatory to the bringing about of the Gandharva form of Marriage between the lovers, and could be construed as imparting the moral that even men of heroic type and of sterling character are in danger of being allured by the siren temptation of Cupid, and that one should be well guarded against such temptations.

The Chârudatta delineating fictitious events might well be regarded as furnishing a clue to the deeds of noble and ignoble men. The other Rupakas embodying, as they are, the lives of Sri Rama,

This play is now published. § Vide note on the word, Avimaruka, P. 29 Sanskrittintroduction.

#### xxxviii

Krishina, Yudhishthira, Udayana and others are well suited to the whetting of the intellect, and as such, are all of absorbing interest.

From Bhattabâna's remarks extracted in the introduction (p. xxi) to the Svapnavâsavadatta, it may be inferred that the literary achievements of Bhâsa, who is of equal rank with Vyâsa, did not extend to composing Âkhyâna, Âkhyâyikâ or Mahâkavyâ. Whatever it might be, one thing is quite clear, that Bhâsa considered the composing of Rûpakas as the highest form of literary compositions and accordingly composed them in a remarkably exquisite form. It is quite appropriate that, of the Kâvyas, Rûpaka deserves to be placed on a higher level, as it possesses the dual characteristic of appealing equally to both the sense of sight (दश्य and of hearing (अव्य). So, this is the original form of other written compositions, as Vâmana

"सन्दर्भेषु दशरूपकं श्रेयः" (1-3-30) "दशरूपकस्येव हीदं सर्व विरूपितं यद्ग कथाख्यायिके महाकाव्यमिति" (1-3-32)

says in his Kâvyâlankâra:---

It can be explained that there is every probability of these Rûpakis becoming unused. In former times, when these Rûpakas were in vogue, later poets also began to compose Rûpakas. These later (Rûpakas), out of a personal regard to their authors, from their favourable reception

at the hands of lovers of Sanskrit, and the special encouragement at the hands of kings, desirous of patronising the advancement of poetical efforts, became diffused over a large area; and gradually when further new compositions came to be produced, in large numbers, and obtained publicity, the ancient Rupakas were thrown into the background by slow degrees, and in the end, vanished from the scope of literary studies. Just as in the field of Sastras, the old works, which were characterised by the excellence of their compositions, reached a decline and their very names became gradually unknown to many, when later sastraic treatises, even though their merit is not of a high order, came into prominence, in the same way, the literary field being exclusively appropriated by new

dramatic compositions. Bhasa's Rupakas gradually came to be unknown even by name. It is certain that all the Rupakas of Bhasa, must have been studied by Kâlidâsa and Bhattabana, from the fact that they proise by referring to his works in general Of these, the Syapnavåsavadatta and Pratijnåyaugandharåyana were, beyond doubt, in vogue at the time of the Rhetorician, Vamana; and the Balacharita and the Chârudatta, in the time of Dandin, as is seen from their having extracted verses, as examples, from them. From the fact that Abhinavaguptacharya mentions in his Natyavedavivriti the names of Svapnavasavadatta and Daridra-Charudatta, it could be concluded that the said Rupakas used to be studied in his time. The other Rupakas might have been forgotten during the times of Vâmana and others; and hence, I think, no verses have been quoted by them from those works. When times were so rolling, all the Natakas of Bhasa entered the abysmal cavity of Oblivion, so that the compilers of Subhashitavali and other anthologies by their inability to obtain copies of these Natakas, could not extract in their compilations any of the verses from them. The following verse contained in the 1st-Act of Avimaraka and adopted in a slightly modified form in the Sårngadharapaddhati (Sloke 1405) appears to have been learnt by Sarngadhura only by report without even once having looked into the Avimaraka,

> धर्मः प्रागेव थिन्त्यः सचिवमतिगतिः प्रेक्षित्या स्ववुद्धा प्रच्छाचौ रागरोपौ सृदुपरुपगुणौ कालयोगेन कार्यौ । ज्ञेयं लोकानुकृतं परचरनयनैमंण्डलं प्रेक्षित्ययं रक्ष्यो यक्षादिहालमा रणशिरसि पुनः सोऽपि नावेक्षितस्यः॥" (sl. 12.)

It is on account of this that Sarngadhara was not able to indicate in his work even the name of the author or of the work containing the verse. As for the few verses, which are not found in the Natakas under discussion, but embodied in the Subhashitavali and other works as belonging to Bhasa, I think they might have been extracted from the other Natakas of Bhasa (than those in our possession) by the compilers of the anthologies. It is not certain that Bhasa composed only the 13 Natakas now obtained, for there is nothing to indicate that he has not composed any more than these. Or it might be that the anthologists,

having not actually seen the works of Bhasa, have ascribed these verses to Bhasa believing in some tradition which so ascribed them to him. The compilers of anthologies are found to embody in their works the verses of other writers which they h ppened to memorise merely from their repute without having learned them from the original \*works themselves. It may therefore be concluded that the Natakas of Bhasa, now under reference, had no currency in the literary activities of the times even many centuries ago.

There is a peculiar class of actors (अविज्ञाति) in this country known among the people as 'Chakyar'. These people are found acting the Nagananda and the third Act of Pratijnayaugandharayana which they call Mautranka Nataka, on occa-

sions of some temple festivals, in a method peculiar to them. It appears to me that the third Act of Patijnayaugandharayana is designated by them as Mantranka, on account of its embodying the state-eraft employed by Yaugandharayana, the Prime Minister. But these actors are quite ignorant of the Pratijnayaugandharayana and the context of the Mantranka. Certainly at the time when Bhasa's Natakas were current in this country, the scholars of this country extracted the Mantranka from the Pratijna Natika, and taught and laid down the method of enacting it, as in the case of Nagananda. In course of time, however, when these Natakas lost their publicity, the origin of the Mantranka itself became unknown to the very actors themselves.

Although these Rupakas became unknown to the world, still,

I think, a few of their copies may surely exist
in some corners of this land of Bharata in

22. The probability of the existence of the manuscripts of the plays of Bhaas in some corners of this land of Bharata in the form of manuscripts, with leaves worn out by time or in fragments of manuscripts eaten off by mice and white auts. As in this

State a few copies of the plays were unexpectedly brought to light, so it is not unlikely that some other copies may yet be discovered in other parts of India. That such manuscripts do not exist

<sup>&</sup>quot; It should be home is mind that many of the names of authors and works given by the authologies, are found to be incorrect.

in other parts could only be ascertained after a house-to-house search is carefully made from Kashmir to Cape Camerin.

It now remains for me to explain how this group of Rupakas happened to be unearthed for the first time

 The cause that led to the discovery of the manuscripts of the plays in Travancore and the conclusion of the introduction. happened to be unearthed for the first time in the Travaucore State—Bupakes, shining as they are like the brilliants on the diadem of the ancient Natakas, and furnishing a mine of information for researches in the field of ancient history, with perfection

well worth imitation by all poets. The explanation is not far to seek: for, what led to our obtaining the Parushakara, the Vyaktiviveka, the Durghatavritti, the Jayamangala, and other works already published, and the Bhoja-Vyakarana (Sarasvatikanthabharana) the Natya-Veda Vivriti, the Manju-Sri-Malatantra, and other works awaiting publication, all very rare works, applies to the Rapakas as well. From very ancient times, kings and nobilities of this land collected literary works with great effort, and preserved them in their residences. Even in these times, when Sanskrit has ceased to be wide-spread, their descendants do not generally show any indifference in preserving the manuscripts though worn out and torn. This is why rare works are obtained in this State.

There is yet another reason which could be singled out as shining most prominently, namely the fortune of His Highness the present Maharaja of Travancore, who is the source of all that is good and the seat of all that is kind and merciful and who rules over this land of Vanchimes data with charity as his guiding star—that tortune wherever the merit acquired by resuscitating rare and valuable ancient works and the fame of helping humanity in all directions attains a steady growth for time eternal.

Trivandrum, 7-12 1911. T. GANAPATI SÂSTRÎ.



#### ॥ श्रीः॥

## उपोद्धातः ।

श्रीरामे बनाय प्रस्थिते दशरथस्य या दशा, सा प्रतिमागृहे तस्प्रतिमां दृष्टवता भरतेनावगतेति प्रतिमाग्धानत्वादिदं 'प्रतिमानाटकम्' इति संजितम् । अभिषेकनाटके किष्किन्धा-सुन्दर-युद्धकाण्डगतिमितिवृत्तमाश्रितमित्युक्तम् । इहं तु अयोध्यारण्यकाण्डाश्रितं कथावस्तु सङ्घटितम् । एवं पूर्वरामायणकथाश्रयनाटकप्रथनकौतुकिना श्रीभासेन अवशिष्टवालकाण्डाश्रयमपि किञ्चिलाटकं प्रणीतं भवितुमईतीति नासाम्प्रतं तर्कियतुम् । तच्च मन्ये, स्वप्ननाटकस्योपोद्धाते (पृ.२२) कथितं (राम)वालचरितं भवेत् ।

प्रतिमानाटकस्य प्रथमाङ्के केनापि यहच्छाहष्टेन वस्कलेन सीतादेक्याः स्वयं कौतुकादलङरणमुपन्यस्य तया तद्वेषया लक्ष्मणेन च शमितकेकेयीकोधेन सह रामस्य पितृवाक्यात् प्रयासः कथितः; द्वितीये, पुत्रवियोः गृदुःखितस्य दश्वरथस्यावस्था प्रपश्चिता; तृतीये, प्रतिमागृहे पितामहादिपितमाभिः सह स्थापितां दश्वरथस्य प्रतिमां हृद्धा भरतस्य तिहृष्टान्तिकानं मात्रादिसमागमध्य वर्णितम्; चतुर्थे, भरतस्य सुमन्नसिहतस्य रामात् तत्पादुकाराज्याभिषेकाभ्यनुज्ञामादाय नगरप्रत्यागमनं व्याहृतम्; पञ्चमे, माया-भिक्षणा रावणेन काञ्चनमृगमायया सीतापहरणं जटायुना रावणप्रतिरोधनं च प्रतिपादितम्; पष्टे, जटायुवधः सुमन्ननिवेदितसीतापहारस्य भरतस्य रामसाह्यार्थं लङ्कागमनिश्चयश्चोक्तो; सप्तमे, रामस्य विजितरावणस्य सीतया सह पुनराश्रमप्राप्तिः, विदितरामृहत्तान्तस्य मातृभिः सहितस्य सप्रकृतिकस्य भरतस्य तत्रैव रामसमागमः, रामस्य भरताद् राज्यप्रतिग्रहो राज्याभिषेकश्च प्रतिपादिताः।

अत्रेतिवृत्तं मिश्रं, प्रसिद्धकल्पितयोरितिवृत्तयोर्मिश्रणात् । तत्र हि प्रधाने-तिवृत्तांशेषु भरतस्य सीतापहारविज्ञानम्, आश्रमे भरताद् रामस्य राज्यप्रति-प्रहोऽभिषेकश्चेत्वेतेंऽशाः श्रीरामायणानुक्ताः कल्पिताः, यथा उत्तररामचरिते नायकयोर्वने सङ्गमघटना , यज्ञान्ते पुनस्समागमानन्दपाप्तिरित्यादिकं कल्पितं , यथा च शाकुन्तले दुर्वासदशापादिकं भारतानुक्तं कल्पितं , यथा च पञ्चरात्रे पाण्डवार्धराज्यदानं दुर्योधनस्य कल्पितं , तद्वत् । अत्रायोंऽशः करुणरसदीप्त्यर्थः , द्वितीयो भरतायौत्युक्यशान्त्यर्थः , तृतीयो वनपरिचितर्षिपरितोषार्थः ।

अन्यनानिषकलिलोचितसुन्दरैरुदारार्थवीक्यैर्यथादेशकालावस्यं वस्तुस्व-भावपरमार्थान् प्रतिपादियतुं यत् तदनन्यगोचरं भासमहाकवेनेपुण्यं, तस्य परमा प्रदर्शनभूमिरुपलब्धेषु रूपकेषु स्वभवासवदत्तमेका प्रतिमानाटकमिदमपरेति मे मतिः । तत्र स्वभनाटकेऽर्थश्वकाराक्षको विष्रलम्भश्वकारः, प्रतिमानाटके तु क-रुण्यसकरिन्वतो धर्मवीरः पितृवचनानुपालनधर्मनिर्वहणोत्साहस्थायिकः । अनयोः पदपदार्थलिल्यादुत्तानवदवभासमानयोरिष भावानां गम्भीरत्वात् तद्विमर्शपरं व्या-ल्यानं व्युत्पित्स्न् प्रत्यवश्यमपेक्षितम् । तत् पुनरविच्छित्नप्रवाहेऽस्मिन् सहदय-संसारे न कश्चिल्लोकहितरितः कालान्तरे देशान्तरे वा, मन्ये, न वितनिष्यति ।

अनयोः प्रतिमनोविचारमनुयचनप्रतियचनमन्यादृशो भृतार्थत्वप्रत्यवभासः, २. प्रतिमास्त्रप्रतादकः तथा सहृदयहृदयबन्धिता । एतद्गतानां हृदयहारिणां वस्त्-योगुणविचारः, कालः वासस्य भासोपश्रीव-तं च ।

# प्रतिमानाटकस्य तावत् ---

१. प्रथमाङ्कगतो यो वल्कळव्यतिकरः, स शाकुन्तळस्य प्रथमाङ्के ह-स्यते । तत्र

''सञ्बसोहणीअं सुरूवं णाम'' (पृ॰ ७) इति भासस्य या समस्या तामेव

> ''किमिव हि मधुराणां मण्डनं नाकृतीनाम्'' (शाकु० अङ्क० १. ॐा० १७)

इति भक्तचन्तरेणोपादाय,

"सरसिजमनुविद्धं शैवलेनापि रम्यं मलिनगंपे हिमांशोर्लक्ष्म लक्ष्मीं तनोति ।" इति कमलादिदद्यान्तपदर्शनेन कालिदास उपपादितवान् ।

" गोऽस्याः करः श्राम्यति दर्पणेऽपि स नैति खेदं कलशं वहन्त्याः । कष्टं वन स्त्रीजनसौकुमार्यं समं लताभिः कठिनीकरोति ॥" (प्रतिमा० अह० ५. खो०३)

# इति; यदाह कालिदासः —

" इदं किलाव्याजमनोहरं वपुस्तपःक्षमं साधियतुं य इच्छति । भ्रुवं स नीलोत्पलपत्रधारया समिलतां छेत्तुमृषिव्यवस्यति ॥" (शाकः अक्र०१. खो०१६)

इति । तचेदं तप उभयत्र नायकाभ्यां तुत्यरूपमभिनन्दितम् — "अपि तपो वर्षते" (प्रतिमा॰ पृ० ५५ । शाकु॰ अङ्क॰ १) इति । अपि च तत्रैव मैथिस्टीं प्रति रामस्य वाक्यम् —

> '' आप्रच्छ पुत्रकृतकान् हरिणान् द्वमांश्च विन्ध्यं वनं तव सस्त्रीर्दयिता लताश्च ।'' (प्रतिमा॰ अइ॰ ५. स्ट्रो॰ १९)

इति । अत्रामन्त्रणीयतया निर्दिष्टेषु पदार्थेषु पुत्रकृतकानां द्वमाणामामन्त्रणं ,

"भो भोः सन्निहितदेवतास्तपोवनतस्वः!

पातुं न प्रथमं व्यवस्यति जलं युष्माखपीतेषु या नादत्ते प्रियमण्डनापि भवतां स्नेहेन या पछवम् । आद्ये वः कुद्धमप्रसूतिसमये यस्या भवत्युत्सवः सेयं याति शकुन्तला पतिगृहं सर्वेरनुज्ञायताम् ॥" (शाकु॰ अह्न• ४. श्लो॰ ८)

इत्यादिना साक्षादेव कृतं शाकुन्तले; हरिणलतानां तु ''जहाति सोऽयं न पुत्रकृतकः पदवीं मृगस्ते'' (शाकु॰ अद्वर्ष ४. को॰ १३) इति, - ''मुच्चन्दि अस्सूणि विअ वणळदाओं '' (शाङ्गः भङ्गः ४. खो॰ १९)

इति च स्मरणभङ्गवा स्वितम्।

#### ३. सप्तमाक्के रामेण सीतां प्रति---

" अप्युपलभ्यतेऽस्य सप्तपर्णस्याधस्ताच्छुक्कवाससं भरतं हृष्ट्रा परित्रस्तं सृगयूथमासीत् " (प्रतिमा॰ १० १०७)

इति मृगयूथस्य भरताविसम्भोऽभिज्ञापितः; शाकुन्तलस्य पश्चमाङ्के तु शकुन्तल-या दुष्पन्तं प्रति —

"तक्खणं तु सो मम दीहापक्षो णाम किदअपुत्तओ उविद्वेतो । तुए अअ दाव पढमं पिवदु ति अणुअम्पिणा उवच्छन्दिदो उदएण, ण उण दे अविश्विआदो हत्थन्मासं उवगओ। पद्मा तिस्स एवव मए गहीदे सिळेळे किदो देण पणओ। तदो इत्थं परिहसिदो सि। सन्यो सगन्धेसु विस्तसिद। दुवे वि एत्थ आरण्णआ इति।"

इति मृगपातस्य दुष्पन्ताविस्तम्भो भक्तिभेदेनाभिज्ञापितः । किन्तु , अत्र मृगस्या-रण्यकविश्वासः शब्देनैबोपनिवद्धः , प्रतिमानाटके पुनरार्थः ।

### स्वप्नवासवदत्तस्य खल्वपि —

१. प्रथमाङ्के यथा तपस्वितमागमञ्यतिकरः, तथा शाकुन्तस्य प्रथमाङ्के । तत्र पद्मावती

''पबिस जादे! पबिस । तबोबणाणि णाम अदिहिजणस्स सअगेहं'' (स्वप्र० पृ००)

इति तापस्योक्ता,

. "भोदु भोदु । अय्ये ! विस्सिसिहि । इमिणा बहुमाणवंअणेण अणुग-हिदक्षि" (स्वप्न॰ ९० ६)

इत्याह । स एवार्थोऽनस्यासत्कारवाक्यसन्तुष्टेन राज्ञा रूपान्तरेणोच्यते — "भवतु भवतीना सृतृतयैव गिरा कृतमातिथ्यम् " (शाकु अङ्ग १) परिहरतु भवान् नृपापवादं न परुषमाश्रमवासिषु प्रयोज्यम् । नगरपरिभवान् विमोक्तुमेते वनमभिगम्य मनस्विनो वसन्ति ॥ " (स्वप्र- अक्ष- १. श्लो- '-)

इति । एतत्सच्छायं श्लाकुन्तस्त्रे सेनापति प्रति राज्ञो वाक्यं —

"यथा च सैनिकास्तपोवनं दूरादेव परिहरन्ति , तथा निषेद्धव्याः । पश्य,

शमप्रधानेषु तपोधनेषु गृढं हि दाहात्मकमस्ति तेजः । स्पर्शानुकूठा इव सूर्यकान्तास्तदन्यतेजोभिभवाद् वमन्ति ॥ '' (शाकु० अड० २. खो०,०)

इति । पूर्वत्राश्रमवासिपरिभवस्य परिहर्तव्यता तद्गतशान्तिगुणसम्पद्गहुमानं पुर-स्कृत्योपदिश्यते , उत्तरत्र तद्गततपोवीर्यभयमिति विशेषः । एतदपि पूर्वत्र मन-स्थिपदव्यक्रचमस्त्येव ।

२. द्वितीयाङ्के कन्दुकव्यायाम प्रकृत्य प्रशावतीं प्रति सलीपरिहासो वरलामविषयः । शाकुन्तलस्य त प्रथमाङ्के वृक्षसेचन प्रकृत्य शकुन्तलां प्रति स दश्यते । स यथा स्वप्ननाटके —

> "पद्मावती — अध्ये! किं दाणि मं ओहसिदुं विअ णिज्झाअसि । वासवदत्ता — णहि णहि । हळा! अधिअं अज्ञ सोहदि । अभिदो विअ दे अज्ञ वरमुखं पेक्खामि ।

पद्मावती — अवेहि । मा दाणि मे ओहस । '' (स्वप्र॰ पृ॰.१६) इति । शाकुन्तले स यथा —

> "भियंवदा — (सिम्मतं) अणस्ए! जाणासि किं सउन्दळा वणजो-सिणि अदिमेत्तं पेक्खदि ति ।

अनम्या — णहु विभावेमि । कहेहि-।

त्रियंबदा — जह वणजोसिणी अत्तणो सदिसेण पाअवेण सङ्गदा अवि णाम पृथ्व अहं वि अत्तणो अणुरूवं वरं छमेअ ति । शकुन्तला — एसो णूणं तुह अत्तगदो मणोरहो ।"

इति ।

- तृतीयाक्के अविधवाकरणं सपत्नीमर्दनिमिति यथौषधिकल्पना , तथा
   शाकुन्तस्त्रस्य सप्तमाक्के अपराजितेत्योषधिकल्पना दृश्यते ।
- ४. पष्टाक्के प्रथमं नष्टवीणाप्रत्यापत्तिस्तत्समनन्तर्थ वासवदत्ताप्रतिकृतिलाम इत्याभ्यां वत्सराजस्य रतिर्वासवदत्ताविषया दूरं परिपोषिता; शाकुन्तलस्य तु पष्टाक्के नष्टाङ्गुलीयप्रत्यापत्तिस्तदुत्तरकालः शकुन्तलाप्रतिकृत्युपलम्भ इत्येतद्वयमुक्तद्वयस्त्रातीयमेव दुष्पन्तरतिवर्धनमुपनिवद्धम् । किञ्च यथा स्वप्ननाटके वीणां प्रत्यनुशोचनमुपालम्भश्चा, तथैवाङ्गुलीयं प्रति शाकुन्तले ।

अनुशोचनं यथा स्व**प्तनाटके** —

"" श्रुतियुखनिनदे! कथं नु देव्याः स्तनयुगले जधनस्थले च युप्ता । विहगगणरजोविकीर्णदण्डा प्रतिभयमध्युषितास्यरण्यवासम् ॥" (अङ्क ६. क्षां ० १)

इति । शाकुन्तले तद् यथा ----

"तव युचिरतमङ्गुळीय! नृतं प्रतनु ममेव विभाव्यते फलेन ।
 अरुणनस्वमनोहरायु तस्याश्च्युतमित लब्धपदं यदङ्गुळीपु ॥"
 (अङ्गर्व क्यो॰ १९)

इति । अत्राङ्गुलीयस्याधन्यत्वं वाच्यतां नीत्वोपमयोपस्कृतं , वीणाया अधन्य-त्वं तु व्यक्तयतामत्यजदेव स्वमनाटके भासत इति विशेषः ।

उपालम्भः स्वप्ननाटके यथा---

"राजा — अस्निग्धासि घोषवति ! या तपस्विन्या न स्मरासि , श्रोणीसमुद्रहनपार्श्वनिपीडितानि स्वेदस्तनान्तरसुखान्युपगृहितानि ।

अनयोः श्लोकयोर्वृत्तैक्यमप्यनुसम्धेयम् ।

# उद्दिश्य मां च विरहे परिदेवितानि वाद्यान्तरेषु कथितानि च सस्मितानि ॥"

(अছ॰ ६. খ্টা॰ ২)

इति । स शाकुन्तले यथा----

"कथं नु तं बन्धुरकोमलाङ्गुलिं करं विहायासि निमग्नमम्भसि । अथवा,

अचेतनं नाम गुणं न लक्षयेन्मयैव कस्मादवधीरिता प्रिया ॥ '' (अइ० ६ खो० १३)

इति । अत्रोन्मादः पूर्वार्धगन्यः पाश्चात्येन प्रवोधनोपमर्दितः । घोषवत्युपालम्भ-वाक्ये तून्मादस्य परिपोपमात्रमिति भेदः ।

यद्यपि शाकुन्तले दुर्वासश्यापघटना, मारीचद्वारिका नायकयोः पुन-स्समागमघटना चाविमारकस्यानुकरोति, दीर्घतपश्यापस्य नारदद्वारकस्य ना-यकपुनस्समागमस्य च तत्र दर्शनात् । तथाभिषेकनाटक-वालचरित-च्छायानुकरणमपि शाकुन्तलेऽस्ति । तथापि स्वप्नमतिमागतैरेव वस्तुभि-मृंबिष्ठैः शाकुन्तलं मृषितमिति नृनमतिदूरमाकृष्टमनयोः कामनीयकेन हृदयं कालिद्रासस्य । न केवलं नाटकेऽनयोश्लाया कालिद्रासेन निवेशिता, किन्तु अन्यकान्येऽपि । तथाहि —

"कालक्रमेण जगतः परिवर्तमाना चकारपङ्किरिय गच्छति भाग्यपङ्किः" (अङ् १. श्लो० ४)

इति स्वमनाटकश्लोकार्धस्यवार्थी मेघदूते —

"कस्यात्यन्तं सुखमुपनतं दुःखमेकान्ततो वा नीचैर्गच्छस्यपरि च दशा चक्रनेमिक्रमेण ॥"

(उत्तरमेघ० छो० ४६)

इत्युपन्यस्तः । प्रतिमानाटकस्य सतमाङ्के भरतप्रत्युवानस्य पूर्वरूपिदं रामे-णोक्तं सीतां प्रति —

स्वप्रनाटकोपोद्वातस्य ३४तमं पृष्टं दश्यताम् ।

"रेणुः समुत्पतित लोशसमानगौरः सन्धानृणोति च दिशः पवनावधूतः" (श्लो॰ ४)

इति । एतदेव रघुवंशे सीतां प्रति रामवाक्ये मनाक् चित्रितं छक्ष्यते ---

"विरक्तसन्ध्याकिपश्चं पुरस्ताद् यथा रजः पार्थिवमुजिहिते । शक्के हन् मत्किथितप्रवृत्तिः प्रत्युद्धतो मां भरतः ससैन्यः ॥" (स॰ १३. क्टा॰ ६४)

इति । किञ्च रामस्य प्रप्रिपतामह-प्रिपतामह-पितामह-पितरः दिलीप-रघु-अज-दशस्था इति यथा प्रतिमानाटक उक्तं, तथैव रघुवंश उक्तं, न तु रामाय-णोक्तरीत्या । एवमन्यदिष बहु भासस्किसच्छायं कालिदासकाव्ये शक्यं द्रष्टुम् । एतावता कालिदासस्य भासे वाल्मीकिव्यासवदुचैर्वहुमानः सुव्यक्तः । तथारिष हि कालिदासस्छायादिकमुपजीवति , भासस्याप्यविशेषात् । वाल्मी-क्युपजीवनं यथा शाकुन्तले —

> "शक्यमरिवन्दसुरभिः कणवाही मालिनीतरङ्गाणाम् । अङ्गरनङ्गतसरिवरलमालिङ्गितुं पवनः ॥'' (अङ्ग० ३. श्लो० ४)

इति । एतदुपजीव्यं यथा श्रीरामायणे ---

''मेघोदरविनिर्मुक्ताः कल्हारसुखशीतलाः । शक्यमञ्जलिभिः पातुं वाताः केतकिगन्धिनः ॥'' (किष्कि० का० स० २८)

इति । अत्र 'अञ्जलिभिः पातुं शक्यैम् ' इति या वातानां यथाकामोपभोगयो-ग्यता सामान्यतः प्रत्यायिता, सा पूर्वश्लोके अविरलालिकनरूपोपभोगविशेष-योग्यतात्मनोच्यते । पदानुकरणमिप स्फुटम् ।

व्यासोपजीवनं यथा कुमारसम्भवे शिवं प्रति सप्तर्षिवाक्यं ----

"या नः प्रीतिर्विरूपाक्ष ! तव निध्यानसम्भवा । सा किमावेद्यते तुभ्यमन्तरात्मासि देहिनाम् ॥" (स॰ ६. औ॰ २१) इति । एतदुपजीव्यं यथा महाभारते श्रीकृष्णं पति विदुरवाक्यं —

"या मे प्रीतिः पुष्कराक्ष ! त्वह्र्शनसमुद्भवा । सा किमाख्यायते तुभ्यमन्तरात्मासि देहिनाम् ॥" (उद्योग पण अण ९१ और ३०)

इति । एतद्गतं प्रायः सर्वे वस्तु पूर्वेश्लोक उपजीवतीत्यतिस्फुटम् ।

अस्ति काचित् प्रथा कालिदाससमकालजीवी दिङ्नागाचार्यस्तस्प्रवन्ध-दिश्नागनत निन्दक आसीदिति, यां मिछिनाथो मेघदूतगतं 'दिङ्नागा-किश्वतः। नां पथि परिहरन् स्थूलहस्तावलेपान्' (पूर्वमेघ० छो० १४) इति स्रोकपादं

"दिङ्नागाचार्यस्य कालिदासप्रतिपक्षस्य हस्तावलेपान् हस्तवि-न्यासपूर्वकाणि दूषणानि परिहरन्"

इति व्यानक्षाण आस्चयाञ्चकार । \*दक्षिणावर्तश्च तद्याख्यायां —

"दिङ्नाग इति कोऽप्याचार्यः कालिदासप्रवन्धान् 'अन्यत्रोक्तोऽय-मर्थ' इति स्थूलहस्ताभिनयैर्दूषयति ।"

इति वदन्नन्योक्तार्थोपजीवित्वं तिलन्दाकारणमाह स्म । तिदिदमन्योपजीवित्वम् उक्तभासाधुपजीवित्वमेव नृतं भवेत् । किन्तु एतस्मिन्नित्ताद् दिङ्नागेनावन् ज्ञातोऽिप कालिदासस्तदीयकाव्येप्वसामान्य श्लोकमाधुर्ययोगं पुराणकाव्यसौभाग्यपिरमलपाचुर्यं च सहदयपरमिनृष्ट्रितस्थानं गृहद्गिनिचुल्लादिभिः कविभिः सहदयेश्व सर्वरतिवेलमभिनन्दितो बमृव, बहुमानितश्च । अत एव दिङ्नाग-प्रातिपक्ष्यं कालिदासं प्रत्यिकश्चित्करमासीत् । वस्तुतस्तु वालमीकिच्यासभासा अपूर्वकाव्यमार्गोपज्ञातारः पुराणाः कवय इति ते सर्वोपजीव्याः । अतस्तदुप-जीवनं गौरवावहमेव मतं कालिदासनिचुलादीनाम् । दिङ्नागः पुनः पुरो-भागित्वादेव तं दूषयाञ्चकारेति तत्त्वम् ।

दक्षिणावती मिल्लनाथप्राचीनादरुणाचलनाथादिप प्राचीनः । एतःप्रणीतानि रष्ठ-कुमार-मेघानां व्याख्यानान्यचिरोपलब्धानि ।

यदिदमकृत्रिमसौन्दर्यमृषिस्किसाधारणं भासकाव्येषु रुक्यते, तदवष्टम्य — "सर्वधेतद्वतं शब्दार्थसौष्टवमार्थस्किसौष्टवस्येव, मन्ये, चारुतरं भूमिकान्तरम्" इति स्वप्नवासवद्त्तोपोद्धाते (पृ० २७)
वदद्विरस्माभिभीसस्य ऋषिसादश्यमास्त्रितम्। वस्तुतस्तस्य
पुरा मुनिप्रथाप्यासीदिति साम्प्रतमभ्यूहामः, यतः पृथ्वीराजचिरतकाव्यस्य
कैस्ताब्द्यद्वश्यतकस्थितज्यानकप्रणीतस्य प्रथमसर्गगततृतीयक्षोकव्याख्यायां (कैस्ताब्द्यश्चदश्यतकजीवी) जोनराजो भासं मुनिरिति व्यवहृतवान् ।
स हि क्षोकः सव्याख्यो भासकाव्यदाहसम्बद्धमैतिखं स्वप्नोपोद्धात—(पृ०
१९) स्पृतमुपोद्धलयतीति कृत्वा (दक्साण्) आक्रलकलाशालास्थितादादर्शात्
कारितप्रतिरूपः श्रीमता मुम्बापुरवासिना मनस्सुखरामत्रिपाटिस्तुना विदुषा
तसुसुखरामत्रिपाटि-(वि. ए.) महाशयेन मदुपकारविधित्सया सदयं मद्धं निवेदितः । स यथा—

"सत्काव्यसंहारविधी खटानां दीप्तानि बहेरिप मानसानि । भासस्य काव्यं खलु विष्णुधर्मान् सोऽप्याननात् पारतवन्सुमोच ॥" (पृथ्वी० स० १ को० ३)

तद्याख्या यथा---

"सतां काव्यं, तद्विषये संहारविधी दाहे दोषारोषणेऽमेरपि सका-शाद् दुर्जनानां चित्तानि दीप्तान्यज्ञडानि भवन्ति। अत्र साधनमाह — सोऽभिरपि भासमुनेः काव्यं विष्णुधर्मान् मुखात् त्यक्तवान्, नादह-दित्यर्थः । पारतवदित्युपमा । अमिहि वस्त्वन्तरवत् पारतं दर्धुम-श्चको मुखान्मुश्चति । भासन्यासयोः काव्यविषये स्पर्धी कुर्वतोः सर्वोत्कर्षवर्तित्वेन परीक्षकान्तरामावात् परीक्षार्थमग्निमध्ये तयोर्द्वयोः काव्यद्वयं क्षिप्तम् । तयोर्मध्यादिभविंदणुधर्मान्नादहदिति प्रसिद्धःः । खर्लेस्तु प्राप्तं सत्काव्यं दक्षते इत्यग्नेः सकाशात् खलानां दाहकत्व-मित्यर्थः ॥"

भासस्तुलर्थः कश्चिद्यमर्थवादो लोकप्रसिद्ध उपन्यस्तः । 'विष्णुधर्मान्नादहृद्' इलात्र 'विष्णुधर्मान्' झतिष्छेदं भासन्यासकान्ययोदभयोदापं विष्णुधर्मप्रतिपादकानधानामने

इति । ऋषिपदं यद्यपि मन्नद्रष्टरि मुख्यं, तथापि कालकमान्मुनिपद्व्यवहार्येऽपि मयुक्तं बहुशो दृष्टमिति ऋषिमुनिपद्योः पर्यायप्रायत्वं सम्पन्नम् । सर्वथा च शब्द-प्रयोगविषयं लोकातिकममृषिकृतमिव मुनिकृतमप्यविशेषेण लोकः सहत इति कृत्वा ऋषिमुन्योरिहेक्यं विवक्षामः ।

क्रिवित च भासस्य तत्कृतिषु भूयसां पाणिनिलक्षणानुगतिविकलानां प्रयोगाणामृध्यन्तरकृतिध्विव दर्शनं कालिद्रासभृद्रवाणादीनां पाणिन्यनुगामिनामध्युचैर्बहुमानश्चोपपद्येते । या त तथाविधेषु केषुचित् प्रयोगेषु पाणिनिलक्ष-णानुगमसमर्थनवाचोयुक्तिः स्वमनाटकोपोद्धाते (पृ० ४०) दर्शिता, सा अर्वाचीन्वैयाकरणकल्पनविक्रमविद्यन्ता केवलम् । न त तया सहृद्याः परितुष्यन्ति । न च ते प्रयोगास्तावता विहायार्थत्वं लौकिकतां प्रतिपयन्ते । वस्तुतस्तु तथाविध्यमर्थनाभासानामप्यगोचरा अशङ्कनीयलेखकप्रमादाश्च बहुव आर्षाः प्रयोगाभास्तृतिष्यलभ्यन्ते । ते च प्रन्थान्तिनेविशितायामार्थप्रयोगस्तिकत्यां द्रष्टव्याः । एवज्ञ यथा वाल्मीकियेथा च व्यासस्य श्रव्यकाव्यविषयं राजवीथीदर्शित्वमृषेः सतः सुष्टु सम्भाव्यत इति भासस्य तदवरजकालिद्यसोपजीव्यत्वं निदर्शितं वाल्मीकिव्यास-योरिव तदवरजभासोपजीव्यत्वं न्यायप्राप्तं द्रष्टव्यम् ।

किञ्च रूपकेर्नामाप्रत्यक्षमपीतिवृत्तं प्रत्यक्षमिवानुभाव्यते इति तानि दृश्या-

दायवानिस्तर्थः । एवद्योभयोः साम्यं फिलतम् । विष्णुधर्मादिविच्छेदे तथा मूळपठकत्यने च पूर्ववदेवार्थः । किन्तु विष्णुधर्मानिति मूळपठि प्रतिपाद्यप्रतिपादक्योरभेदोपचारण विष्णुधर्मानां प्रतिपादकं मासस्य कान्यमित्ययां वक्तन्यः । स च क्षिष्टः सरसकान्याननुगुणवा । यदि तु मूळे विष्णुधर्मानित्यत्र नकारस्य छेखकप्रमादायातस्यं कल्प्येत , तदा विष्णुधर्मेन्छन्दः प्रयमेकवचनान्तः 'सः' इस्यस्य विशेषणम् । विष्णुधर्मेपकः सर्वेत्र कमणशीको धर्मा दाहक्ष्यक्षभो यस्य स तयाभृत इति तदर्थः । औत्सर्गिकदाहस्यभाववानित यावत् । तथाभृतोऽप्रिरिण भासकान्यं न द्वाहित्यप्रिदिन्यपरीक्षोत्तीर्ण भासकान्यं प्रतिपादितं भवति । पूर्वोक्तपाठयोस्तु भगवन्द्रमाणामप्रिदिन्यपरीक्षोत्तीर्णेकं प्रतिपादितं स्यात् । तच कान्यगुणप्रस्तवे न प्रकृतम् । किन्तु तृतीयपाठे ज्याक्यानपर्कारन्तम् अक्तन्यते वक्ष्यप्रभानित्यके नकारत्यागस्य 'तयो-मध्यात् ' इति चावये 'भासस्य कान्यम्' इत्यनयोः पदयोनिकार्यः च पूर्वोक्तार्थकामाय कल्यवात् । सर्वश्र श्लोकव्याह्ययोः पाठश्रुद्धिमौतृकान्तदे पदीक्षणीयेषः ।

न्युच्यन्ते । तथाविधानुभवजन्मा परमश्चित्तोङ्घासो रसः । स नाम सहृदयानां कान्यः । अतो रसौपयिकमेव सर्वमर्थजातं रूपकेषु निवन्ध-

कृष्ययोस्तारतम्यम्। नमर्हति । रसौपयिकत्वं चार्थानामुपादीयमानानां स्वाभावि-करूपापरिहारेण प्रतिपत्तृबुद्धिं स्वरसत उपारूढानामेव भव-

तीति तेष्वसम्भाव्यक्वित्रमरूपसृष्टयः कविना वर्जनीयाः । अर्थानां स्वभावकृतं यत् परमं सौन्दर्यं, तदाविष्करणीयम् । तेषां रुचिरः स्वो भावोऽननुगुणालक्कारघटनया नावच्छादनीयः । स पुनरनुगुणैरलक्कारैरयलघटितैः कापि कापि काममुपस्कर्तव्यः । सेयं रीतिभीसेन निपुणमाहता, कालिदासेन तु प्रायः । अनल्ङ्कृतसुन्दराण्येव हि भासस्य मृथिष्ठानि स्कानि, अलङ्कृतसुन्दराणि तु कालिदासस्य । अलङ्कारेषु हि— उपमा दृष्टान्तोऽर्थान्तरन्यास इत्येवस्नातीयका ये सर्वव्यवहारसाधारणोपयोगाः सुकुमाराः, त एव भासेनोपाचाः, ते चायलघटिताः, ते च किचित् कचिदेवः कालिदासेन तु ते यलतश्च बहुत्र चाहताः । अयमर्थ उभयकाव्यापातदर्शनादिष सुग्रह इति नोदाहरणैनिंद्यत्यते ।

किञ्च नाटकीयं सर्व वस्तु पात्राणां मानसोक्तिभक्त्यान्योन्यभाषणभक्त्या च प्रतिपतृबुद्धौ यथास्वभावमारोपणीयम् । तत्रार्थस्य स्वभावो यथा लोकतोऽनुसर्तव्यः किवना, तथा तत्प्रतिपादकवाक्यस्यापि स्वभावो लोकतोऽनुसर्तव्यः । सम्भाषणवाक्यं च लोके चूर्णकरूपमेव व्यवहर्तार उत्सर्गत उपयुक्तत इति चूर्णकरूपं तत् स्वाभाविकं, खोकरूपं तु नियतवर्णसित्रवेशत्वात्र स्वाभाविकम् । स पुनः क्षोकवन्यः चूर्णकरूपं तु नियतवर्णसित्रवेशत्वात्र स्वाभाविकम् । स पुनः क्षोकवन्यः चूर्णकरूपं तु नियतवर्णसित्रवेशत्वात्र स्वाभाविकम् । स पुनः क्षोकवन्यः चूर्णकवत् सुखतरार्थपतिपत्तिकारी किचित् किचित् कव्यः । किञ्च शब्दशब्दार्थचारुताति यथास्थानं नाटकेषु तथाविधं तमादर्जुमहिन्त कवयः । किञ्च शब्दशब्दार्थचारुतात्पत्वेऽपि क्षोको वृत्तसहजात् तौष्ठवाचारुरवभासते । गद्यं तु चारुमिरेव शब्दश्वारुतिरवार्थक्षारुतिरवार्थक्षारुतिरवार्थक्षारुतिरवार्थक्षारुतिरवार्थक्षारुतिरवार्थक्षारुतिरवार्थक्षारुति । अध्याक्तः समुचित्रवार्थक्षारुतिरवार्यक्षारुति स्व क्षाव्यालक्कारे "काव्यं गद्यं च" (अधि० १. अध्या० १. सू०२१) इति सूत्रं विवृण्यन् वामनः "गद्यस्य पूर्वं निर्देशो दुर्लक्षविपयत्वेन दुर्वन्धत्वात्" इत्याहः अभियुक्तोक्ति च स्वकालप्रसिद्धां तत्र प्रमाणयति — 'गद्यं कवीनां निकषं वदन्ति' इति । तथा च चूर्णकं नाटके प्रधानं, क्षोकस्त्वप्रधानमिति सिद्धम् । तस्य शब्दतोऽर्थतक्ष्य सौष्ठवसम्पत्तौ रूप-कार्थः सुष्ठु सम्पत्नो भवति । अनेनैव न्यायेन शब्दतोऽर्थतक्ष्य कामनीयकपरम-कार्थः सुष्ठु सम्पत्नो भवति । अनेनैव न्यायेन शब्दतोऽर्थतक्ष्य कामनीयकपरम-

काष्टाधिरूढानि सरससरसानि चूर्णकानि भासो बहुलं प्रयुक्के, स्लोकांश्च तत्स-मानगुणान्, तानप्यल्पशः । अत एव स स्लोकरहितमिप रूपकेऽक्कं विधत्ते, यथा स्वमनाटके द्वितीयं तृतीयं च, यथा च चारुद्त्ते द्वितीयम् । रसं च तद्भतचूर्णकवाक्यजालमात्रात् समृद्धमनुभावयति । पञ्चरात्रे यद्यपि स्लोका बहु-लाः, तथापि लल्तिचूर्णकनिर्विशेषा एव ते । कालिदासेन तु शाकुन्तले भासं सर्वात्मनानुकुर्वतापि तदीयचूर्णकवाक्यतुल्यं कामनीयकं चूर्णकेषु नोपा-हितम् ।

तत्र को हेतुः स्यात् ? नूनं भासकाले संस्कृतभाषाया इतरभाषावछोकव्य-वहारवीथ्यां सञ्चारस्तथा प्रचुर आसीद्, यथा विविक्षतमर्थं मूर्तमिव करे समर्प-यन्त एकान्तचारवः शब्दाः कवेर्यथाकामलभ्या अभूवन्; अथेष्ठिसाश्च वस्तुस-स्वभावपरमार्थैकावगाहिनः कविधियां सहजा आसन् । तदुभयवशादकृत्रिमोदार-वक्रभिशायघनानि गद्यश्चकलानि भासोऽनायासं निर्मितवान् । कालिदासकाले तु संस्कृतभाषाया व्यवहारवीथीतो निष्कान्तत्वात् तथाविधाः शब्दा मृग्या जाताः । तथाविधार्थोक्ठेसशालीनता च कवीनां परोक्त्युपजीवनपरत्वात् सङ्गाता । अत एव कालिदासकाले नवीनेषु काव्येप्यौत्सर्गिकावद्यत्वप्रतीतिः , अवद्मविषयता च तन्मूला स्थितित

\*"पुराणिमस्येव न साधु सर्व न चापि काव्यं नविमस्यवद्यम् ।"
"वर्तमानकवेः काल्ठिदासस्य िकयायां कथं बहुमानः ।"

इत्याभ्यां माछविकाग्रिमित्रवाक्याभ्यां स्चितम् । परोक्त्युपजीविस्वं च कवीनां,

"मुख्यस्तावदयं न्यायो यत् स्वशक्त्या प्रवर्तते । अन्ये सारस्वता नाम सन्त्यन्योकानुवादिनः ॥"

(परि०६. श्लो०६.)

इति भामहोक्त्या भामहकालेऽपि स्थितमित्यवगतं, कि पुनस्तदुत्तरकाले। तस्माद् भासकाव्यभासुरं सम्भाषणचूर्णककामनीयकं शाक्कन्तले न भासत इत्सु-

पुराणस्वात् सर्वं न साधु , किन्तु किश्चिदसाध्विष भवतीत्यर्थः । तथा नवत्वात् सर्वे नावशं, किन्तु किञ्चित् किञ्चित् अनवदामिष भवतीत्यर्थः ।

पपत्रम् । किन्त्वसौ महाकविर्नव्यसाधुकाव्यवैरल्यशोचनीये स्वकाले साधुकाव्य-निर्माणलभ्यां कीर्त्तं कामयमानः सर्वाकारकाम्यं वाल्मीिकिव्यासभासञ्चणणं पुराणं पन्थानं प्रयक्षादुपाश्रित्य पाणिनिभामहाधनुशासनविधेयो लोकोत्तरस्व-प्रतिभावैभवदृष्टैः सर्वकविलोकानुकार्यवैविज्यविशेषेभूषितानि नवानि काव्यानि रचयाम्बभ्व । तत्र च रघुवंश्वप्रभृतिषु यादृशं स्रोककामनीयकं, तादृशं तद-धिकं वा शाकुन्तले चकास्त्येव; शब्दार्थसौन्दर्यं चाकृत्रिमं पुराणकाव्यादनतिन्यु-नमुद्योतत एव श्लोकेषु सर्वतः ।

न चास्मादकृतिमसाँन्दर्याद् भासादनतिविश्वकृष्टोत्तरकालता कालिदास-स्य शक्कनीया, वर्षसहस्रविश्वकृष्टकालजन्मनापि तेन पुराणकाव्यानुकरणसमाधिना भासाद् कालिदास- स्वोक्तिषु सौन्दर्यस्य पुराणकाव्यादनतिन्यूनस्य सुखाधेयत्व-स्यानतिविश्वकृष्टकाल- सम्भवात् । आधुनिकेनापि हि कविना पूर्वकाव्यानुकरणस-त्वखल्बनम् । माधिना तादृशं पूर्वकाव्यसौभाग्यं स्वोक्तावाधातुं शक्यं, किं पुनर्लोकोत्तरप्रतिभावभवातिशयितसर्वार्वाचीनकविनिवहेन कालिदासेन ।

एतेन कालिदासप्राकृते भासोपयुक्तप्राकृतरूपसाजात्यदर्शनाद् भास-कालिदासयोः पौर्वापर्यमलपकालविप्रकर्षकृतमेव भवितुमर्हतीत्यृहोऽपि प्रत्यक्तः । पूर्वोक्तरीत्या संस्कृतस्य व्यवहारबाबात्वे तदनुचरस्य प्राकृत-

४. भासकालिदास-काव्ययोः प्राकृतसाजा-स्यम् ।

स्यापि तथात्वेन कालिदासपाकृते भासपाकृतं प्रति साजा-त्यस्यैव प्राप्तत्वात् ; भाषावैरूप्यहेतोर्व्यवहारस्यास्तमये भा-षावैरूप्यस्यासम्भाव्यत्वात् ; अवश्यप्रयोज्ये च प्राकृते तस्य

तदात्वलोकन्यवहारप्राप्तवैलक्षण्यस्य कस्यचिदभावे पुराणनाटकपरिशीलितप्राकृत-जातीयस्यैव नवे नाटके प्रयोक्तन्यत्वात् ; नवनाटकशिल्पेषु कविभिरीदशस्यैव पा-कृतप्रयोगसमुदाचारस्याद्याप्यनुवर्तनात् । एवच्च यथाधुनिके नाटके प्राकृतशब्दा-नां कालिदासपाकृतशब्दसाजात्यदर्शनं तत्कर्तुः कालिदाससिकृष्टकालप्रभवतां साधियतुं नालं , तद्वदेव कालिदासनाटके भासपाकृतसाजात्यदर्शनं कालिदा-सत्य भाससिककृष्टोत्तरकालप्रभवतां गमियतुं न समर्थम् ।

ननु च भाषायां लोकव्यवहारदशामनुभवन्त्यामेव सत्यां तदीयशब्दानां

रूपपरिशृत्तिः सम्भाव्यते । व्यवहारिवच्छेदे च तेषां पूर्वसिद्धात् स्वरूपादप्रच्यु-तिरेव सर्वदेति सत्यं, किन्तु संस्कृतस्य व्यवहारविच्छेदः ५. कालिदासकाले संस्कृतस्य लोकभाष्य-कालिदासकाले स्थित इति कथं निश्चीयते, कथं च प्राकृ-खाभाव: । तस्य ? इति चेद्, उच्यते । इह हि भाषायास्तावत् क्रमिकास्तिस्रोऽवस्था भवन्ति — आशिशुब्यवहार्यता प्रथमा , तत्सहचरी ग्रन्थ-व्यवहार्यता द्वितीया , अन्थमात्रव्यवहार्यता तृतीयेति । व्याकरणस्य च द्वे प्रयो-जने - एकं सिद्धानां शब्दानां लाधवेन ब्युत्पादनम् , अपरम् अशक्तिप्रमादादि-जाद् रूपपरिवर्तनाद् अपूर्वशब्दोपजनाच रक्षणम् । एतच प्रयोजनं पूर्वप्रयोजन-कुक्षिगतम् , उक्तयो रूपपरिवर्तनापूर्वशब्दोपजनयोर्छक्षणाविषयतया तत्परिहारेणैव व्याकरणेन सिद्धशब्देषु व्युत्पन्युत्पादनात् तयोरप्रामाण्यावधारणात् । यतु ऋते-ऽप्यशक्त्यादिकाद् आधयोर्दशयोर्निष्पतिबन्धलोकव्यवहारप्रवाहस्वाभाव्यात् तदा तदा जायमानं शब्दानां रूपपरिवर्तनमपूर्वशब्दोपजनश्च, तयोर्निवारणे विद्य-मानमपि व्याकरणं नैव प्रभविष्णु, स्वकालिकलोकव्यवहारसिद्धशब्दव्युत्पादन-मात्रप्रवृत्तस्य तस्य स्वोत्तरकालिकलोकन्यवहारसेत्स्यच्छन्दविषये न्यापारायोगात् । अन्येनान्येन तु व्यवहारप्रवाहमुखप्रेक्षिणा तदा तदा व्याकरणेनोत्पत्तव्यम् । अतो न किमपि व्याकरणं तावत् परिनिष्ठितं भवति, यावदादिमे दशे भाषा नातिवर्तते । व्यवहारप्रवाहानुत्तीर्णा हि भाषा भाविरूपान्तरशब्दान्तरोपजन-त्वादनभिव्यक्तकृत्स्नाकारेत्यपरिनिष्ठिता । व्यवहारप्रवाहोत्तीर्णा तु असम्भावित-भाविरूपान्तरशब्दान्तरोपजनत्वात् प्रतीतकृत्स्नाकारेति परिनिष्ठिता । परिनिष्ठित-भाषाविषयं च व्याकरणं , परिनिष्ठितम् , अपरिनिष्ठितभाषाविषयमपरिनिष्ठितं वेदितब्यम् । एवं प्रवर्तमानायां व्याकरणपरम्परायां यस्य व्याकरणस्य प्रादुर्भान बोत्तरकाले आशिशुभाषणीयतां भाषा जहाति मन्थमात्रस्थायिनी, तत् परिनिष्टितं मन्तुं शक्यं, प्रमाणमूतलोकव्यवहारप्रवाहपरिक्षयाद् भाविशब्दान्ययाभावादि-शङ्काकुलङ्कवेषुर्यात् । परिनिष्ठितविधिवानयसाधारणीश्च प्रतिपर्चास्तस्मन् लोकः कर्तुमहतीति बस्तुस्थितिः।

तत्र संस्कृतभाषायाः पाणिनीयं \*व्याकर्णं परिनिष्ठितं महाभाष्यकारो मन्यते । यतः स तदनुशिष्टाञ् शब्दान् साध्नाह, तदन्यांश्चासाध्न्; वर्मं च

<sup>🕹</sup> व्याकरणम् इष्टवायुपस्कृतः सूत्रसमुद्धायः । इस्य पाणिनीयस्वोक्तिस्तु पाणिनेः आवान्याद् ।

प्रयोगे तेषां साधूनामुपदिशति, अन्येषां चाधर्मम् । तं चेममुपदेशम् आ तत्कालाद्व्यभिचरन् महाजनो मुक्तसंशयं भक्त्यानुव-महाभाष्यकाले संस्कृतस्य जनभाष- तते । यदि तदपरिनिष्ठितम् (व्यवहारप्रवाहानुत्तीर्णसं-स्कृतविषयम्) अमंस्यतं, तदननुशिष्टानां शब्दानां सामा-णाभावः । न्यतोऽसापुत्वं नावध्यत, तथाकथने हि प्रवलवर्तमानलोकन्यवहारप्रवाहस्वभावा-वश्यम्भाविसम्भवा ये भाषायां रूपविशेषाः, तेऽप्यसाधव इत्युपदिष्टं स्यात् । तथा च तादशान् रूपविशेषान् यथा व्यवहारप्रवाहो न प्रमुवीत, ते तत्प्रस्ता अपि वा न भाषामाविशेयुः, तथा व्यवहर्तृभिव्यवहारप्रतीपं चेष्टितव्यमित्येवा-र्थोदुपदिष्टं स्यात् । तच भाषास्युदयैषिणां तद्विधानां तत्रभवतां न साम्प्रतं स्यात् । इच्छन्नपि तल्लोको व्यवहारभवाहेऽनपाये नानुवर्तितुं पारयेत् । तस्मा-देवं कल्पनीयं --- भगवान् महाभाष्यकारः स्वकाले नानारूपासु देशीयभाषासु प्रचरन्तीषु संस्कृतभाषाया व्यवहारप्रवाहं (आशिशुभाष्यत्वदशाम्) सर्वेतोऽस्त-यातमपद्म्यत् । तेनायतौ तस्या अभ्युदयं प्रति विगतप्रत्याद्यः क्षयं च क्रमभा-विनं सम्भावयन्, सा अन्धमात्रव्यवहार्यतादशाया अपि यथा नापेयात्, तथा तां संरक्षितुमैच्छत् । अनेन परिनिष्ठितेन व्याकरणेन साधूनवगत्य स्थितेषु संस्कृतग्रन्थेषु सन्यम् ब्युत्पत्तिं लभमाने लोके, नवनवेषु च ग्रन्थेषु तेन निर्मीय-माणेषु प्रनथन्यवहार्यत्वदशा संस्कृतस्यानपायं स्थास्यतीतिं मत्वा जनस्य साधु-शब्दानां विज्ञाने प्रयोगे च परमादरजननार्थं धर्महेतुतां प्रमाणप्रदर्शनेन स उपदिष्टवान् । लोकश्च तमुपदेशमनुसरन् समस्तसंस्कृतग्रन्थस्थायिश्चव्दव्युत्पादन-रूपपरमोपकाराधानगुरुषु पाणिनीयविधिषु वेदोदितविधिसाधारणं बहुमानमद्यापि भजत इति । एवं तावत् सुन्यक्तो महाभाष्यकारकालेऽपि संस्कृतस्य व्यवहार-प्रवाहविच्छेदः, किमुत कालिदासकाले ।

प्राकृतस्य व्यवहारियच्छेदः कथिमिति यः प्रश्नः, तस्येदानीमुत्तरमभिधातव्यम् । तच अविति संस्कृतस्य व्यवहारप्रवाहे प्राकृतस्यापि तत्सहचारिणः सतः

६. कालिदासकाले प्राकृतव्यवहारियच्छेदः । प्राकृतस्य संस्कृतसहचारित्विमिति चेत्, तिन्नरूपणीयम् ।
तत्रादौ संस्कृतप्राकृतयोरुत्पितिकमश्चिन्तनीयः । यद्यपि संस्कृतशब्दानां नित्यवेदा-

श्रितत्वान्नित्यत्विमिति दर्शनं वैदिकविश्वासमूमिः, तथापि भापात्वाविशेषात् संस्कृतस्यापि भाषान्तरस्येवोत्पत्त्या भाव्यमेवेति सा यद्यूहितुमारभ्यते, तर्हि तदृहस्यैष राजमार्गो छक्ष्यते —

पुरा नाम जनानां साधारणी भाषा काचिदासीद् , यया ते देहयात्रावर्तन-मात्रपर्यातमादौ ब्यवजहः । तस्याः क्रमेण भाषणप्रवाहे प्रतायमाने जनेषु धीमन्तो यदा नवनवान् पदार्थान् ऐहिकामुध्मिकान् भोग्याभोग्यान् संस्कृतोत्पत्तिः । नानादर्शनानि च मानसैः कायिकेश्च स्वव्यायामैरुपलब्धुमा-रेभिरे, तेषां चापलम्भाभ्यपायेषु स्वरूपगुणफलेषु अभिवर्धनेषु च जनान् सह-जीविनो जनिष्यमाणांश्च ब्युत्पत्तिमतः कर्तुमैच्छन् , तदा तयैव भापया तथाविध-पदार्थसम्बद्धवस्तुपतिपादकान् अन्थानरचयन् । एवं बुद्धिमत्पुरुषपरम्परया नवनव-वस्तूपलम्भपारम्पर्ये तत्प्रतिपादकनवनवग्रन्थपारम्पर्ये च प्रवर्तितमासीत्, सर्वेतः प्रथितं च । एतस्यां च प्रन्थावस्थायां भाषायाः केवलभाषणावस्थात्यन्तासम्भविनां सौष्ठवानां योगाः सञ्जाताः । अन्थेषु हि शब्दानां पारिमित्यापरित्यागेन बहुर्थ-त्वमनावृत्तत्वमुचारणसुलत्वं सङ्घटनचारुत्वभित्येते गुणा यत्नाद् अवज्यीत् संसि-द्धाः । यावद् यावचार्थापूर्वत्वं बुद्धिमदुधमादसकृदनुदृष्टमासीत्, तावत् ताव-न्नवनवाः शब्दाः कोटिशो भाषामाविष्टा अभवन् । प्रतिपादनभङ्गचश्चोचा-वचा भाषामधिरुढाः । एवं तावद् अन्थदशा-भाषणदशयोरन्योन्यगुणाधायिन्यो-रात्मनि समावेशात् क्रमसमासादितलोकोत्तरसौभाग्या कापि शाला मूलभाषाया-स्तरयाः समजायत , यां पूर्वीक्तबुद्धिमञ्जनवर्गस्तत्सन्तानवर्गस्तदनुशासनप्रतीक्षी च जनवर्गोऽवललम्बे । सेयमेव , मन्ये , संस्कृतं व्यपदिष्टा, बुद्धिमत्युरुपपारम्पर्य-दृढपयत्रोपाहितनानासंस्कारयोगात् । ये पुनः पुरा जनेषु बुद्धिमन्दा बुद्धिमद-नुशासनापार्थिनो वाभवन्, तैर्भाष्यमाणायां मूलभाषायां व्यवहारप्रवाहस्वभावसु-लभसम्भवा अपूर्वशब्दोपजनादयो विशेषाः संस्कृतभाषिपरिचयानुरूपा गुणाश्ची-पजाताः, अभिवृद्धाश्च क्रमशः। एवज्ञातीयगुणपरित्राहिण्याश्च तस्याः काश्चि-दपराः शाखा अपि सञ्जाता असंस्कृतरूपाः । तत्र संस्कृतं संस्कारविशेषमगाबात् तद्वचवहर्त्रध्येतव्यग्रन्थैकरूप्याच देशभेदेऽप्यभिन्नरूपमेव व्यवहृतमासीत् । अप-रास्तु भाषाशास्त्रास्तदुभयाभावाद् देशभेदेन भिन्नरूपा एव व्यवहृताः संस्कृतोपः

जीविन्यश्चाभूवन् । अत एव संस्कृतमसंस्कृताभिर्भाषाभिः शब्दतोऽर्थतश्च सर्वान्सनोपजीब्यमानं तासां सर्वासां पोषकमभवदिति पोषकत्वान्मातेव सन्मातृमा-षेति व्यपदेशमहीति । सोऽयं मूलभाषाविभागः सम्मावित उक्तः ।

अन्योऽपि तु संस्कृतव्यवहारसाम्राज्यकालावश्यम्भावी भाषाभेदः सम्भा-वितोऽस्ति । संस्कृतं तावत् पुरुषाः सुशिक्षिता अल्पशिक्षिताश्च ईपत्तारतम्येन सम्यग् व्यवजहः, नैवाशिक्षिताः । स्त्रियश्च प्रायेण विद्या-प्राकृतोत्पत्तिः । शिक्षणविरहात् संस्कृतशब्दान् यथावनोचारयितुं शक्ताः, तथा बाला अपि । ततोऽशिक्षितजनगोचरेषु व्यवहारेषु तदशक्तितारतम्यात् संस्कृतमेकदेशविकृतमधिकदेशविकृतं चोचरितमासीत् । इदं विकृतसंस्कृतं **प्राकृतं** व्यपदिष्टं, प्रकृतेः संस्कृतादागतत्वात् । एतचाशिक्षितवार्णिकस्त्रीपुरुष-व्यवहृतं शिक्षितवार्णिकव्यवहारसन्निकषीदनिविकृतं प्रशस्तम् । वार्णिकेतर-स्त्रीपरुषै: शिक्षितासंसर्गिभिव्यवहतं तु उक्तप्राकृतव्यवहर्तृपरिचयवाहुल्यात् शिक्षि-तवार्णिकव्यवहारपरिचयारपत्वात् पूर्वोक्तासंस्कृतभाषाभाषिजनव्यवहारपरिचयाच विकृततरं विकृततमं चाभवत् । अत एवेदं प्राकृतं न प्रशस्तम् । अस्य च प्रश-स्तप्राकृतापेक्षयाधिकानां विकारमात्राणां तारतम्ययोगात् प्राकृतप्रकृतिकत्वाचानेके प्रकाराः सम्भाविताः । ते च प्राकृतलक्षणग्रन्थेषु द्रष्टव्याः∗ । इत्थं च संस्कृत-व्यवहारप्रवाहो यदा प्रवृत्तः, तदाप्रभृति प्राकृतव्यवहारप्रवाहङ्खायेव मृर्ति तमनु-वर्तमानः प्रश्नित इत्यवश्यमभ्युपेयम् । एवं सति संस्कृतव्यवहारप्रवाहस्यास्तमये प्राकृतव्यवहारप्रवाहोऽपि तत्समकालमस्तमितो भवतिच्छायेव मूर्तेरिति सिद्ध एव प्राकृतस्थापि व्यवहारविच्छेदो वेदितव्यः । तत्र संस्कृतभाषिणां नटकलावि-नोदे यदाभिरुचिः सञ्जाता, तदा तदानुगुण्याद् रूपकशिल्पं तैराविर्मावितम् । रूपकेषु च पात्राणां भाषाया यथास्वभावमनुरोद्धव्यतया स्त्रीप्रभृतीनां तादात्विक-

<sup>§</sup> यद्यायसृष्टिकाल एव भगवता संस्कृतं व्यवहाराय जनेभ्यः समर्पितमिखिभिमन्यते, तदा जनकरवलक्षणमेव मातृत्वं संस्कृतस्य भाषान्तरं प्रखिभमन्यताम् ।

यास्तु मूलभाषायाः शाखा असंस्कृताः पूर्वमुक्ताः, ता अपि प्राकृतपदेन कामं व्यपदेष्टुं शक्याः, प्रकृतिरात्पत्तिक मूलभाषारूपं, तस्याः सम्बन्धि औत्पत्तिकपूलभाषारूपप्रचुरामिल्यर्थाद् , असंस्कृतत्वसारस्यनिमित्तादुपचाराद्वा ।

व्यवहारमवाहसिद्धं प्राकृतं प्रयुक्तम् । न च संस्कृतभाषाव्यवहारकाले नटकला-विनोदसद्भावं प्रति विप्रतिपत्तव्यं, यतः पाणिनिना 'पाराशर्यशिलालिभ्यां भिक्षु-नटस्त्रवयोः' (४. ६. ११०) 'कर्मन्दकृशाश्चादिनिः' (४. ३. १११) इति स्त्रयता नटकलालक्षणशास्त्रं स्मर्यमाणं लक्ष्यभूताया नटकलायाः स्वपूर्वकाल-सिद्धत्वमनुमापयति । स च पूर्वकालः पाणिनिकालात् पूर्वतरो मुक्तसंशयं संस्कृ-तव्यवहारकाल एव प्रत्येतुं शक्यः ।

या त्वशोकशिलालेखभाषा पाली वा , सा प्रागुक्तासु मूलभाषाशासा-स्वसंस्कृतरूपास्वन्यतमा कामं स्यात् । सा पुरा कैश्चिज्जनवर्गैर्माषिता तेषु भूयि-ष्टेषु बुद्धमतमवलम्बमानेषु तन्मतग्रन्थाश्रिता चाभवत् । अशोककालिकभाषा । संस्कृतभाषिषु प्राकृतभाषिषु च केचिद् यदा बुद्धमतं प्रविश्य पूर्ववौद्धसहचरा बभुबुः , तदा तस्यां संस्कृतप्राकृतमिश्रणमप्यव्यवस्थितं समजानि । किञ्च तस्यां शोभातिशयजनकत्वबुद्धचापि संस्कृतं मिश्रयाम्बम्बुरान्ध्रीकैरल्यादा-विव व्यवहर्तारः । अतस्तस्याः संस्कृतप्रचुरत्वं प्राकृतसदृशत्वं चोपपन्नम् । न तु सा साक्षात् प्राकृतं, न वा तस्य पूर्वावत्था, न च वोत्तरावस्थेति प्राकृतादन्यैव सा भविद्यमही । प्राकृतसारूप्यमात्राच तस्यां प्राकृतपदं काममुपचर्यताम् । सेय-मशोककाले जनभाषिता वा भवतु , बौद्धग्रन्थमात्रस्थायिनी वा भवतु ; बौद्धेस्तु तदानी तस्यामादरो बद्ध एवासीत् । अशोकार्वाचीनकालेष्विप बौद्धकविना केन-चित् सा भाषा तत्वणयात् कौतुकाच स्वच्छन्दनिर्भिते नाटके संस्कृतेन सह निवे-कामं सम्भान्यते । सर्वथा संस्कृतव्यवहारप्रवाहगति प्रन्थे चानुरुन्धानेस्तु कविभिः प्रणीतेषु रूपकेषु संस्कृतेन सह तच्छाया-त्मकं प्राकृतमेव पूर्वोपपादितं प्रयोक्तव्यं प्रयुक्तं चासीत् । सैव च रीतिर्व्यव-हारविच्छेदकालिकैरपि कविभिरनुवृत्तेति रैप्रागुक्तं न विस्मर्तन्यम् ।

य एते नाटकेष्वार्षाः शब्दाः \$ पूर्वमुक्ताः, ते कि प्रागेव पाणिनेः

<sup>†</sup> अयमर्थं आन्ध्रकेरलभाषामागवतादिपरिशीलने सुबोधः । ‡ भासकालिदासबोः प्रा-इतसाजालप्रस्तावोक्तम् । \$ भासस्य ऋषितप्रस्तावे ।

किवना प्रयुक्ताः, आहोस्वित् पाणिनेरेव काले, उत पाणिन्यनुशासनस्याविर्मृतस्य पाक् प्रचाराद्, उताहो अनुवर्तमान एव तस्य
प्रकालिकत्वम्।
प्रचारे इतीदानी चिन्त्यते। इह न चतुर्थः करुपः कथप्रवार इतीदानी चिन्त्यते। इह न चतुर्थः करुपः कथपपि सम्भवी, तदा हि पाणिन्यनुशासनिरुद्धाञ्छब्दानापशब्द्यात् सुशिक्षितः कविन प्रयोक्तुं ब्यवस्येत्, शब्दशरीरत्वात् काव्यस्य, शब्दासाधुत्वे श्वित्रसृष्टशरीरस्येव शरीरिणो जुगुप्सनीयत्वात्; ऐत्वर्यातु
प्रयुक्तवतस्तस्य काव्यानि शिष्टैर्न परिगृश्चरेन् । शिष्टापरिगृहीतेषु च तेषु कुतो
लोकस्यादरावकाशः, कुतस्तरां लोकादरम्लः कवेः कीर्तिलाभः । प्रत्युत कवेलोकोपहास्यत्वमपशब्दप्रयोगप्रत्यवायोपदेशशास्त्रविस्तिमणः पापयोगश्च स्यात् ।
भासस्य तु तथाविधप्रयोगबहुलानि नाटकानि पाणिनिभक्तेरेव कालिदासादिभिरतिवेलसुपलालितान्यासन्; कीर्तिश्च विस्तृतेः परां कोटिमस्पृशदिति ।

न तृतीयः करुरः । स हि पाणिनिशास्त्रस्याप्रचारकारुः कः खंछ भवेत् । न तावत् कैस्तप्राचीना प्रथमा शताब्द्री, महाभाष्यसचिवस्य सतस्तस्य तदानीं सर्वतः साम्राज्यात् । द्वितीयस्यामपि शताब्द्यां तस्प्र-पाणिनिशासस्य प्रचारकारुः । महाभाष्यमाविभृतिभिति पुराष्ट्रत्तचिन्तकानां केपास्चिद्दहः,

अतिबिस्तृतसङ्ग्रहमन्थसङ्क्षेपात्मनो महाभाष्यस्य निर्माणे कारणं सङ्ग्रह-प्रन्थास्तमयं, तं च पाणिनिव्याकरणाध्यायिनां सङ्क्षेपरुचित्वकृतं वदता वाक्य-पदीये भर्तृहरिणा तदानीं पाणिनिव्याकरणप्रचारस्थितेः कथितप्रायत्वात्। अन्यथा पाणिनिव्याकरणास्तमयमेव तदरुचित्वकृतं कारणं सोऽबदिष्यदिति। तव भर्तृहरिवाक्यं यथा —

"प्रायेण सङ्क्षेपरुचीनस्पियापिरमहान् । सम्प्राप्य वैयाकरणान् सङ्ग्रहेऽस्तमुपागते ॥ ४८४ ॥ कृतेऽथ पतञ्जलिना गुरुणा तीर्थदर्शिना । सर्वेषां न्यायवीजानां महाभाष्ये निवन्धने ॥ ४८५ ॥ अलब्धगाधे गाम्भीर्यादुत्तान इव सौष्ठवात् ॥"

(वाक्यपदीय • काण्ड • २)

इति । एप्याद्यः श्लोकः पुण्यराजेनेत्थं व्याख्यातः —

"इह पुरा पाणिनीयेऽसिन् व्याकरणे व्याद्युपरिचतं प्रन्थलक्षप-रिमाणं सङ्ग्रहाभिधानं निवन्धनमासीत्।तच कालवञ्चात् सुकुमारबुद्धीन् वैयाकरणान् प्राप्यास्तमुपागतम् । तस्मात् क्वेशभीरुत्वात् सङ्क्षेपरुचयस्ते जनाः । अत एवाल्पो विद्यासु परिष्रहः स्वीकारो येषां ते तथा । ततस्तैः सङ्ग्रहाध्ययन उपेक्षिते सत्यस्तं यातः सङ्ग्रहः ।"

इति । अन्तिमार्थव्याख्याने च तेनेत्थमुक्तम् ---

"एतेन सङ्ग्रहानुसारेण भगवता पतः सङ्ग्रहसङ्केपभूतमेव प्रायशो भाष्यमुषनिवद्धमित्युक्तं वेदितव्यम् ॥"

इति।अत एव न तृतीयचतुथ्यीविप शताब्द्यो, सङ्ग्रहमन्थस्य प्रचयप्रत्यस्तमयौ प्रति पर्याते तद्वैपुल्यानुगुणे कस्मिश्चित् कालेऽवश्यापेक्ष्येऽत्यवरतस्तयोर्द्वयोः शता-ब्द्योरुपकल्पनीयत्वात्, तदानी च पाणिनिन्याकरणप्रचारस्यावश्यम्भावात् । अतः पश्चमशताब्दीति वक्तव्यम् । तस्याश्चावरतः पूर्वीर्धं कात्यायनस्य कालो भवितुमहिति, तस्य स्त्रतुल्यलघुवात्तिकमन्थकृतोऽतिविपुलमन्थकर्तृच्याख्यपेक्षया प्राचीनत्वौचित्यात् । तदानीं च व्याकरणस्य प्रचारोऽवर्ततैव, अत एवा-ध्येतृगुणातिशयाय तादात्विकशब्दव्यवहारानुरोधिभिनवविधिभिः पाणिनिना प्रमा-दादनुक्तदुरुक्तैः पाणिनिकालादृष्टनवोपजातशब्दासिद्धवर्थेर्वा व्याकरणमापूरितं विवृतं च वार्त्तिककृता । तस्या उत्तरार्धं तर्बप्रचारकालोऽस्तु, पष्टचाः शताब्दाः पूर्वार्षं वेति चेत्, तर्हि स कालः पाणिनरेव अवरपक्षकल्प्यः कालः सम्भाव्यत इति द्वितीयः पक्ष एवार्थादवलम्बितो भवति । सोऽपि न युज्यते , यतः पाणिने-रन्यादशाः शब्दाः साधवः, भासस्यान्ये शब्दाः साधव इति वैषम्यं समानकाळ-योर्द्वयोर्लोकव्यवहारानुसारिणोर्न सम्मवति । अतः प्रथम एव कल्पः पारिशेष्या-दाश्रयितव्यः । ननु यद्यार्पाभिमता अमी शब्दाः पाणिनिपूर्वकारुव्यवहार-सिद्धाः, तर्हि लौकिकत्वादवस्यं लौकिकविधिनैवान्वाख्यातुं युक्ताः पाणिनिना, न चान्वास्त्याता इत्यसङ्गतमापद्येत । ननु व्यासादिकतिषु दश्यमानेष्वप्यार्षेषु लौकिकत्वाविशेषादिदं चोधं समानग् । ऋषिमात्रव्यवहार्यत्वात् ते न लौकिकाः, किन्तु तथाविधशब्दभिन्ना एव लौकिकाः पाणिनेरभिनताः, आर्थास्तु ते अ**लौ**-

किकत्वादवैदिकत्वाच तेन नान्वाख्याता इति चेत् तस्य समाधिः, स इहापि समानः । अथ वैदिकेषु तेषां प्रवेशनमभिसन्धाय वेदगोचरैरेव विधिमिस्तानपि पाणिनिरनुशिष्टवानेव । अत एवच्छन्दोग्रहणेन विधीयमानं कार्यं छान्दसेष्वि-वार्षेषु शब्देव्वपि भवतीति सूचियतुमार्षपदं वैदिकपदस्थाने 'सम्बुद्धौ शाकल्य-स्येतावनार्षे ' (१. १. १६) इति प्रयुक्तवान् । अत एव च "छन्दोवदृषयः कुर्वन्ति", "छन्दोवत् कवयः\* कुर्वन्ति "<sup>§</sup> इति वदन् महाभाष्यकारः ऋषीणां छन्दोबच्छब्दप्रयोगसमुदाचारं सिद्धमाहेत्येवं तस्य चोबस्य समाधिरुच्येत , इहापि तर्हि स एव समाधिर्भविष्यति । तस्मात् स्थितोऽयं प्रथमः करुपः --- भासे-नार्पो एते शब्दाः पाणिने: प्रागेव प्रयुक्ता इति । अवश्यं चैतदेवमाश्रयणीयं ---पाणिनेः पूर्वतरके काले लिखितपठिताभिनीतानि रूपकाण्यासिवति, यतो रूप-कलक्षणात्मकं नटस्त्रं पाणिनिः स्मरति — 'पाराशर्यशिलालिभ्यां मिक्कनटस्-त्रयोः' (४. ३. ११०) इति । तच स्वलक्ष्यभूतानि रूपकाणि पूर्वसिद्धान्याक्षि-पति , रुक्षणानां रुक्ष्यप्रसिद्धश्रुत्तरकारुभावित्वनियमात् । तानि च सुनिरुक्षणमा-ननीयानि रूपकाणि मुनिप्रणीतान्येवार्षप्रन्थसाधारणच्छायापरित्राहीण्येव च भवितुमर्हन्तीति तान्येवैतानि भासरूपकाणि निरुक्तगुणयोगादिति युक्तमङ्गी-कर्तम ।

ननु यदि भासस्य कैस्तप्राचीनायां पश्चन्यां षष्ठ्यां वा शताञ्यां सत्ती-पगन्यते, तर्हि तेन रामचिरताश्रययोरभिषेक-प्रतिमानाटकयोर्निर्माणमसम्भवि, ८. रामेतिहासस्य रामविषयेतिहासस्य रामायणस्य वा द्वितीयशताञ्याः कैस्तपूर्वचतुर्वशताञ्चां प्रागसिद्धत्वादिति चेद्, न, हेत्वसिद्धेः, चतुर्वशताञ्दी-ह्यशिद्धत्वम्। स्थितेन चाणक्येन रामविषयेतिहासस्य प्रमाणतयोपन्यस्त-त्वाचतुर्वशताञ्चाः प्रागपि तस्य सुप्रसिद्धतावगमात् । स हि कौटिलीयार्थशास्त्रे अजितेन्द्रियपूर्वराजकृत्तनिदर्शनप्रसङ्गे —

"मानाद् रावणः परदारानप्रयच्छन् (विननाश) दुर्योधनश्च राज्या-दंशम् ।" (कीट १. ५. ३)

<sup>\*</sup> कवयश्रेह ऋषिप्रायाः पुराणा बोद्धन्याः । § 'यू रूखास्यौ नदी' (१.४.३) इति सूत्रभाष्यं ब्रष्टन्यम् ।

इत्याह । अत्र परदाराप्रदानाद् रावणस्य, राज्यांशाप्रदानाद् दुर्योधनस्य च विनाशः कथितः । तत्र रावणविनाशेन रामेतिहासः, दुर्योधनिवनाशेन युधिष्ठिरेतिहासश्च स्मृत इति, तौ चेतिहासौ रामायणभारतात्मकाविति चासन्दिग्यमेव । तयोश्च चाणक्यसमकालिकत्वे तदिचरपूर्वकालिकत्वे वा प्रामाण्यविप्रतिपित्रसङ्गात् तत्सम्प्रतिपत्तियोग्ये चाणक्यपूर्वकालेऽवश्योपक्येऽवरतश्चाणक्यात्
सप्ताष्टशताच्दीपूर्वकालिकत्वं कल्पनीयमिति भासकाले रामायणाप्रसिद्धिशङ्कायाः
कोऽवकाशः है । वस्तुतस्तु रावण-दुर्योधननिदर्शनयोः कमनिर्देशेन रामायणभारतयोः पूर्वापरकालिकत्वप्रसिद्धिर्पि लोकिकी चाणक्येन स्वितिति महाभारतायेक्षयापि पूर्वकालभवत्वं रामायणस्य वक्तुं न्याय्यम् । रामायणकथाप्रस्तावस्तत्सम्बद्धहन्मदादिवृत्तस्य बहुत्र स्मरणं रामस्य विष्णववतारत्वाख्यानं
चैवं सति महाभारते न्याय्यतरमिति विभावनीयम् ।

नन्वस्तु **रामे**तिहासस्य **चाणक्य**पूर्वकालप्रथितत्वम् । किन्तु स एव पश्चा-न्नानानवार्थपक्षेपादिनार्वाचीनैः पूरित उपलभ्यमानरामायणात्मना प्रयते । तत्र रामस्य विष्ण्यवतारत्वं यदुच्यते, स प्रक्षिप्तोऽर्थ इति रामस्य विश्ववन-चेद्, न । उपलभ्यमानरामायणस्यार्वाचीनसङ्कलितस्वे तारत्वप्रसिद्धिः । दृढप्रमाणाभावात् । भवतु वा तत् । तथापि प्राचि रामेति-हासे लेशतः कथिताया एव रामस्य विष्ण्ववतारताया नवीने रामायणे प्रपञ्च-नौचित्येन सा प्रक्षिप्तेति वक्तुमशक्यैव । रामो भगवान् विप्णुरिति, तचरितं भगवचरितमिति, तचरितात्मकत्वाद् रामायणस्य पठनं पुण्यहेतुरिति च विश्वास उपलभ्यमानरामायणमन्तरेणाविच्छिन्नः शिष्टपारम्पर्येण लोके प्रवहति । सोऽयं मूलमूतं रामेतिहासमविषयीकुर्वनेनेवाकस्मानवरामायणविषयेऽङ्कुरितः प्रदृद्ध-श्रीत कल्पना न खल्वाजस्यं धत्ते। को हि नाम चेतनो ह्यो यावत् कुतश्चि-दितिहासमन्थानमानुषत्वेन प्रतीतं कश्चित् पुरुषम् अद्य तन्मूल एव मन्थान्तर ईश्वरत्वेनाख्यायमानम् ईश्वर इति प्रतीयादिति सिद्धा चाणक्यपूर्वकालिकेऽपि रामेतिहासे रामस्येश्वरत्वख्यातिः।

शाक्यभिक्षस्त भासस्य विदित आसीत् । प्रतिज्ञाविमारकचास्द्रचेषु श्रमणव्यवहारस्य दर्शनात् । तावता चुद्धपरकालभवत्वं त भासस्य न निः श्चेतुं शक्यं, बुद्धपूर्वकालेऽपि शाक्यश्रमणस्थितेः सम्भावितत्वात् । बुद्धात् प्रागङ्कुरितं शाक्यश्रमणरुपाश्चितं च मतमेव यक्षिमपि
पश्चाद् बुद्धमुनिना शाक्यवंशजन्मना प्रतिष्ठां नीतिमित्यभ्युपगमे बाधकाभावात् । श्रमणा हि नाम तपस्थिन उच्यन्ते, तपिस श्राम्यन्तीति
वा, श्रमयन्ति वतः कायमिति वा ल्युत्पत्तेः । तथा च वैदिकग्रन्थे वैखानसधर्मप्रशादौ श्रमणशब्दस्य व्रतिन्यर्थे मृथिष्टः प्रयोगः । तत्र शाक्येषु ये श्रमणाः, ते
नाम शाक्यश्रमणाः । स चायं श्रमणशब्दो वैदिकमतवामैवौद्धैः स्वभिक्षपु यदा नियमेन प्रयुक्तो रूढो जातः, तदाप्रभृति वैदिकैः स्वीयेषु तस्य प्रयोगो नृतं नादतः ।

एतेन स्वप्ननाटकोपोद्धातेऽर्थशास्त्रकारचाणक्यापेक्षं यद् भासस्य प्राची-नत्वं स्थापितं, तदिदानीं स्थापिततरं द्रष्टव्यम् । न चोपळव्यस्यार्थशास्त्रस्य १०. चाणक्यकृतत्वे विप्रतिपत्तव्यं, प्रन्थे "चाणक्यनिर्मित-किथितः। त्वस्य स्पष्टं कथनात्, चाणक्यशिष्यप्रोक्तत्वायकथनाच, चाणक्यप्रणयनविस्तम्भजननक्षमायाः पुराणताया अर्थशास्त्रगतवाक्यगुन्फेषु प्रति-भासाच ।

अपिच भरतम्नुनिप्रणीतमिति यन्नाट्यशास्त्रमध्यते प्रथते, यस्या-भिनवगुप्ताचार्यनिर्मितं व्याख्यानमसमप्रमस्मद्रदेशस्ति, तदुक्ता ठक्षणनियमाः ११. भासस्य प्र- प्रकृते रूपकचके नानुस्रता दृश्यन्ते । तत्र कामं स्वप्न-सिद्धानात्व्यशालात प्रा- वासवद्त्तं वालचरितमविमारकमभिषेकनाटकं प्रति-चीनत्वम् । मानाटकमित्येतानि पञ्चावराङ्कयुक्तस्वादिना भवन्तु ना-टकानि ; पञ्चरात्रम् उपद्वादशनायकोषेतत्वात् व्यङ्कत्वाद् अङ्कानां दीर्घत्व-द्वस्वत्व-हृस्वतरत्वयोगाच समवकारो गण्यतां, किन्तु रसः शृङ्कारो नाय-

अस्य तिसः संझाधाणक्यः कीर्टिल्यो विष्णुगुप्त इतिः यदाह कामन्दकनीतिसारजय-मङ्गला — "विष्णुगुप्तायेति सांस्कारिकी संझा, चाणक्यः कीटिल्य इति द्वे जन्मभूमिगोत्रनि-वन्थने" इति । विष्णुमक्तेन तिरात्रा 'विष्णुरक्षित' इत्यर्थकं विष्णुगुप्तनामधेयं कृतं स्याद्, बुद्धमक्तेन स्वपुत्रस्य बुद्धरिक्षतनामेव । तेन चाणक्यवाद्याणो विष्णुमक्तवंस्थोऽपि विश्वेयः ।

<sup>§</sup> नाटक-नाटी समवकारादीनां रूपकभेदानां लक्षणं भरतानाव्यक्षासस्याधादशाध्याये द्रष्टव्यम् ।

कानां पृथवफलतं च तदपेक्षितं तत्र नास्ति; मध्यमध्यायोग-द्तवावय-द्तघटोत्कच-कर्णभाराणि बहुपुरुषयुक्तत्वैकाङ्मयुक्तत्वित्ता व्यायोगा गण्यन्ताम्,
अल्पक्षीजनयुक्तत्वं तु तदपेक्षितं द्तवावय-कर्णभारयोनैव; ऊरुभङ्गमुत्सृष्टिकाङ्को व्यपदिश्यतां करुणरसयोगात्, खीपरिदेवितयोगाच, किन्तु खीपरिदेवितं तत्र न बहुलम्; प्रतिज्ञानाटिका ईहाम्य आख्यायतां खीनिमिचोपगतयुद्धत्व-चतुरङ्कयुक्तत्वाभ्यां, किन्तु सा नाटिकत्येव अन्थे लिखितम्; चारुद्क्तमसमग्रं यद्यपि, तथापि मृच्छकटिकवद् व्यपदिश्यताम्; किन्तु वालचरिते
प्रत्यक्षकृतं युद्धमुक्तम्, अभिपेकोरुभङ्गयोः प्रत्यक्षकृतं मरणमुक्तम् । तचीमयं प्रतिषिद्धं नाट्यशास्त्रं इति स्पष्टं तदुक्तनियमातिलङ्कनम् । कविनामकीर्तनं
यन्नाट्यशास्त्रं विहितं\*, तदिष न कृतं कापि रूपक इति स्पष्टः सर्वत्र नाट्यशास्त्रोक्तल्क्षणाननुरोधः । तेनैतदवसातु शक्यम् — अन्यदेव भासनाटकस्वमावानुगुणं नाट्यशास्त्रं भासकाले स्थितमभवदिति । तच पाणिनिस्मतः नटसूत्रं शिलालिमुनिपणीतं कृशाश्वमुनिपणीतं वा स्याद्, भरतमुनिनैव वा
साक्षात् प्रणीतं तन्नाट्यशास्त्रं पुराणं किमिष भवेद्, भासेन 'भरतवाक्यम्' इति
भरतनामधेयसंशब्दनात् ।

यत्तु अद्यत्वे व्यावहारिकं नाट्यशास्त्रं पूर्वोक्तं, तत् पश्चात्प्रवृत्तनाटक-व्यवहारानुरोधेनार्वाचीनैर्मू छभूतपुरातनभरतादिनाट्यशास्त्रेभ्यः सङ्कलितं नवीन-१२. व्यावहारि- मेव किमिप भवेद्, भरतमतस्य तत्र बाहुल्येनाश्रयणाद् कनाव्यवास्त्रस्य भागा- भरतमुनिप्रणीतत्तया प्रस्यापितं च । यथा चैतद् व्यावहा-वांचीनत्तम् । रिकं नाट्यशास्त्रं नवीनसङ्कलितं, कैस्तपाचीनद्वितीयशता-व्दिसमुद्धृतं च, तथा समीचीमिर्युक्तिमिः प्रमाणैश्च विद्वद्वरेण महामहोपाध्यायेन एम्. ए., सि. ऐ. इ. विरुद्धवता कालिष्वद्वीय-एप्याटिक् समाजाध्यक्षेण श्रीहर-

 <sup>&</sup>quot;प्रसाय रह विधिवत कवेनीम च कीतैयेत ।
 प्रस्तावनां ततः कुर्यात् कान्यप्रस्थापनाध्याम् ॥"
 (भरतनाव्य अध्याय ५. श्वी ० १५४)

<sup>&#</sup>x27;पाराशर्वशिकालिभ्यां भिक्षुनटसूत्रयोः' (४. ३. ११०) 'कर्मन्दक्षशाक्षादिनिः' (४. ३. १११) इति सूत्राभ्यां स्मृतम् ।

प्रसादशास्त्रिणा साथितं तत्समाजीये मासिकपुस्तके, तत् तत एवावगन्त-व्यम्। एतस्मिन् नाट्यशास्त्रे आर्यपुत्र-भद्रमुख-कुमारादयो ये शब्दा नाट-कीयपात्रसमुदाचारार्हतयोक्ताः, ते तत्पूर्वकालस्थितेषु लक्ष्यमृतेषु नाटकेषु दृष्ट-प्रयोगा एव तच्लाखकारैनीटकीयलक्षणतया तत्र विहिताः। तत्रार्यपुत्र-भद्रमुख-कुमारादयो ये केचिद् भासनाटकेषु प्रयुक्ता दृश्यन्ते, अन्यस्त्वन्येषु पुराणनाटकेषु प्रयुक्तेभीव्यम्। यत्तु स्वप्ननाटके (पृ०६७) वासवदत्तापितृकब्चिकिन उद्यनं प्रति 'आर्यपुत्र' इति समुदाचारः, स वासवदत्तासमुदाचार एव कब्जु-किना वासवदत्ताविषयवात्सल्यादियोतक उपचारात् प्रयुक्तः। एवमेव वालच-रिते (पृ०६५) वसुदेवं प्रति उग्रसेनभटस्य आर्यपुत्रसमुदाचार औपचारिको देवक्यपेक्षो विज्ञेयः।

भासाश्रयमृतः कश्चिद् राजिनेशेषो नाटकेम्य ऊहितुं न शक्यते । त-न्नामनिवेशे इच्छैत्र तावत् कथेर्नासीत् । स यदि तमैषिप्यत् , स्थापनायां भरत-वाक्ये वा वाक्यार्थसंस्रष्टार्थकं नामधेयं निरदेक्ष्यत् । मा १३. भासनाटकेभ्यो भागाथयभूपतेरप्रती-भृद् वा स्थापनायां प्रभुनामधेयप्रहणम्, आत्मनाम एव तिः । तत्रानुहेखाद् , भरतवाक्ये तु तदवश्यमकरिष्यत् । तथा-निर्दिष्टमेव हि नामधेयम् 'अमुकस्य नामधेयिन इदम् ' इति प्रतिपत्तिभरवगतं सन्नामधेयिनः प्रभोः कीर्त्तिमनुवर्तयेत् , स्वकीर्त्त्यनुवृत्तिद्वारविधायित्वप्रत्ययजननद्वा-रा च कविविषयं प्रभोः प्रसादमभिवर्धयेत् । न च "राजसिंहः प्रशास्त नः" इति भरतवाक्यस्थं राजसिंहपदं राजविशेषपरं, तदा हि श्रेयःपार्थनानिमित्त-मृतमात्मस्वामित्वं शब्देन नावेदितं स्यात् । "राजा राज्यं प्रशास्तु नः", "नरेश्वरो नः पृथिवीं प्रशास्तु" इत्यादौ भरतवाक्ये शब्देनैव तदावेद्यते, इह तु न तथेति वैरूप्याश्रयणमापयेत । अप्रसिद्धश्च राजसिंहनामघेयः कश्चिद् राजा भट्टवाणात् कालिट्रासाद् भगवत्पतञ्जलेश्वाणक्याच प्राचीनः । तस्माद् राजसिंहपदं राजश्रेष्ठार्थकमेव प्रयुक्तं, "मुदितनृपतिसिंहै:" इति

<sup>\*</sup> Vide pp. 351—361 of the Journal and Proceedings of the Asiatic Society of Bengal (N. S.) Vol. V. No. 9. for October 1909. S समदशान्यायो दस्यताम् ।

कणभार-(पृ० ७२) स्रोकं नृपतिसिंहशब्दवद् इत्यवसेयम् । स्थापनाभरत-वाक्याभ्यामन्यत्र तु रसपिरवाहिकथावस्तुसमर्पके कव्याश्रयनृपतेरप्रकृतस्य केवल-नामसूचनमप्रतीतिकरमजागळस्तनदेश्यं निष्फलं न कुर्वन्ति कवयः, तत्करणे तेषां लोकोपहास्यत्वपसङ्गात् । एवच्च राजविशेषनामधेयानुक्षेत्वे राजसामान्य-विषयाशीर्वादप्रदानपरतया कृतमिदं भरतवाक्यं कालान्तरमाविष्वप्येतलाटकामि-नयेषु तत्तत्कालिकराजविषयेऽपि तुल्यरूपं प्रयुज्यतामिति कवेरभिसन्धः । न च मृच्छकटिके सकलभासनाटकच्छायानुकरणस्य चारदत्तीयभूयिष्ठवाक्यप्रथित-त्वस्य च दर्शनात् तद् भासेनैव शृद्रकस्य प्रीतये तदाख्यया निर्मितं स्यादिति शिक्कतुं शक्यम् । तथाहि सति स्वीयं नाटकचकं भासेन नाशितमभविष्यत् स्वस्वामिनः ख्यात्यर्थमकीत्त्रयेनुदयार्थं च । न तु तन्नाशितं तेन, तज्जनितस्य भासयशसः कालिदास-भट्टवाणादिभिरुपश्लेकितत्वात् । न चातीते शृद्रके भासेन तत् प्रकाशितमिति वाच्यम् । हन्तैयं भासे स्वामिवञ्चकत्वारोपप्रसङ्ग इति कृतमेवज्ञातीयया कल्पनया ।

इयता च प्रबन्धेन स्वप्ननाटकोपोद्धातसचिवेनैतावदर्थजातं साधितं भवति —

प्रत्यश्रीपल्रव्धानां स्वप्नवासवदत्तादीनां त्रयोदशानां रूपकाणां शब्दतदर्थरचनारीतिषु मिथोऽतिसंवादात् कविरेक एवेति, तद्गतानां वाक्यानां वामनदण्ड-भामहैः शब्दतोऽर्थतश्चानुवादात् स कविस्तेभ्यः
भाचीन इति, स्थापनायां कचिदपि कविनान्नोऽर्कार्तनात्
तत्र कविनामकीर्तनसमुदाचारस्योपकमात् प्रागेव स कविः स्थित इति, उपल्रव्धेषु
रूपकेव्यन्यतमस्य स्वप्नवासवदत्तस्य भासकृतित्वप्रसिद्ध्या तस्य तद्वपसवादिनामन्येषां च रूपकाणां कालिदास-भट्टवाणाद्यपश्चोकितो भास एव प्रणेतेति,
तदुक्तिषु सर्वतो रसाभिष्यन्दिताया अतिसुखप्रसरतायाश्च दर्शनाद् वालमीकिव्यासमुनिपणीतपुराणकाव्यसाधारणसर्वविधसौभाग्ययोगाच भासः संस्कृतभाषणकालिकः पुराणः कश्चिद् ऋषितुल्यो महाकविरिति, तस्य सर्वात्मना कालिदासेनानुकरणात् स्वमाननीयेषु कविषु \* प्राथम्यनिर्देशाच रूपकनिर्माणसाधु-

मालविकामिमित्रप्रस्तावना द्रष्टव्या ।

मार्गप्रदर्शकतयोपजीव्यकविश्ववैशवः स एक एव कालिदासस्य मत आसीदिति, भासादितमात्रविप्रकृष्टोत्तरकालमवस्यापि कालिदासस्य तदनुकरणसमाहितस्य कृतौ भासकृतिकामनीयकमात्रायोगो भासप्राकृतसजातीयप्राकृतदर्शनं च न्या-य्यमिति, भासस्य कृतिषु पाणिनिविध्युत्तीणशब्दप्रयोगवाहुल्येऽपि पाणिनिविध्यक्तालिदासायादरानुश्चतेस्तिमन् ऋषिप्रतिपत्तिः पुराभवदिति, उपलब्धन्नाव्यशास्त्रवक्षणादर्शनाद् रूपकेषु तन्मुलभूतेनान्येनैव नटस्त्रेण पाणिनिस्मृतेन भासानुम्रतेन भवितव्यमिति, भगवस्यतञ्जलिकाले व्याकरणपरिनिष्ठानात् संस्कृत्तमापणस्यास्तमितत्वाद् भासस्तरमाचीनो मवितुमहन् न्यायतः कात्यायनात् पाणिनेश्च पूर्वकालप्रमवोऽवश्यमङ्गीकर्तव्य इति, एवञ्च चाणक्यस्य प्रतिज्ञानाटिकागतस्रोकानुवादकस्य भासस्य चाणक्याप्रेक्षयाः पूर्वतरकालिकस्य च सुष्टुपपन्नमिति च।

एतेन यत् स्वमवासवदत्ते राजगृहस्योज्जयिन्याः, तद्गतानामुदयज्ञानां § च स्मरणं ँ, यच प्रतिज्ञानाटिकायां वेणुवन-नागवनयोः, आस्१५, भासकृतिषु राः दत्ते पाटलीपुत्रस्य च स्मरणं, तत् तेषां भासकालाजगृहाविस्मरणम्। दिपि पूर्वकालिकत्वे गमकं द्रष्टव्यम् ।

कामं चारुद्त्ते भासकालविमर्शानुकूलमपूर्व बस्तु बिल्कमि हश्येतेति स्यात् केषाश्चित् प्रत्याशा , मया तु तत् परीक्षितवता ताहशं न किश्चिदुपल-५६ नाल्दत्तनाटक- व्यम् । स्वयमि सहद्येस्तत् सुपरीक्षं यथा स्यात् , तथा गतं किश्चित् । तद् अभिनवोपलव्यद्वितीयादर्शसाक्षेन संशोध्य सुद्रणायार-व्यम् । त्रचतुरैश्च मासैस्तद् रूपकमवश्यं प्रकाशितं भविष्यति ।

अस्ति पुराणेतिहासादिसोऽनुपलन्धचरः मितमानाटकतृतीयाञ्कादपूर्वः कश्चिदर्थोऽधीतः प्रतिमागृहं नाम , यस्मिन् राज्ञामतिकान्तानां रमणीयशिल्पाः शि-५७. प्रतिमानाटका लामच्यः प्रतिमाः स्थाप्यन्ते, पूज्यन्ते च देवकुलिकैः । सोऽयं धीतो वस्तुविधेषः । प्रतिमागृहकल्पनसमुदाचारो भासकाले स्थित इत्यवसीयते ।

प्यु सर्वेप्विप रूपकेषु नायकाश्च तदीयाश्च गुणवत्तमा आश्रिताः । वृतं च तेषां मनोवाकायगतं तथा निदर्शितं, यथा व्युत्पित्त्न् प्रति सदुपदेशदाने पर्यवस्येद् , न विपरीते । यतु "अविमारकनाटके नायकस्य प्रवाह्मचेष्ठ गुणवतोऽपि रात्रौ कन्यापुरलङ्कनं तस्करवत् , तदिप किश्चिद् गान्धविवाहनिप्पत्त्यौपयिकम्, 'एवं नाम साहसं बहुपायमत-दर्शेण कृतिधियापि पुंसा मान्मथा विषया हठात् कारयन्तीति तेभ्यो दूरं भेत-व्यम् ' इत्येवमात्मकमुपदेशमर्थाद् प्राह्मयेतुं समर्थमेव । चारुद्त्तमिपि कल्पिते-तिवृत्तं सदसत्पुरुषसमुदाचारव्युत्पादकमेव । अन्यानि तु रूपकाणि श्रीराम-कृष्ण-युधिष्ठिरोद्यनादीनां चरितमाश्रितानि बुद्धिशिक्षणाय क्षमन्त एवेति सर्व रमणीयम् ।

इयमस्य व्याख्या जयमङ्गला ---

"अमिहोत्रके(नाः शा)भिर्वारचरणे वशू नियुक्ता । सा च कृण्डाद्युश्चितेन मूर्तिमताभिना कामिता । जातगर्मा च तां श्रञ्जरः कुलदोषभवाद्य्यां तत्याज । प्रसृता च (सह स्रुतेन ! सा स्रुतम् । तो श्रवस्तेनापतिरपत्यबुद्धया संवधितवान् । तत्पुत्रधाजाविक्तसमूहेन वालवयस्त्यात् कींडमानः परिभ्रमन् कीरपानान्महावलोऽभूत्, येन शिद्धरेव हस्तमहणाद्याविकं ज्यान । सेनापतिरप्यन्वयमस्य नाम चकेऽविमारक इति । ततः प्रवृद्धयौवनः कदाचिद् राज्ञोऽद्य्यां समावासितस्य दृष्टितरं हस्तिना व्यापायमानां तं हत्वा ररक्षः । ततो जातोस्कष्टां सा स्वयमेव पाणि प्राहितवती ।"

इति । वृहस्कथासारभूते कथासिरत्सागरे द्व (११२ तमतरक्षे) अविभारकनामानुष्ठेवेन कुरक्षी-चण्डालकथान्यथैन कभ्यते । यथा — प्रसेनिजतो राष्ट्रः सुप्रतिष्ठितसंसे नगरे स्वता कुरक्षी नामाभूत् । सा कदाचिदुयानिर्गता बन्धब्रप्टेन गर्वेन दन्तयोश्परि चिक्किपे । परिवारे भयाष्ट् बिद्वते वीरः कोऽपि चण्डालक्कमार आगत्यासिना द्युण्डा लित्त्वा कुरक्षी ररस्र । अय तत्कासुक-स्वामी शरीरं त्यवद्यं व्यवसितस्यामिना बारणम् । उत्ते चामिना — मम ब्राह्मणकन्यायां जाती रभ्यामुखे त्वं स्वितः चण्डालेरिकिक्षण्यारम् विति । अथ तत्मै राजामिप्रेरितेन कुरक्षी दत्ता । व्यवस्यायाः प्रकारयोः किं मूलमिति न विद्याः ।

<sup>\*</sup> अविमारकनाटकाशितम् अविमारकचरितं भारतादिषु न दृश्यते । किन्तु तत्कथास्य-भाषपर्यालोचनायां करिमधिदार्षेतिद्वासप्रत्ये तेन वार्णतेन भाष्यमिति प्रतिभाति । स च भास-काले स्थितः पश्चाह्नप्रथ नृतम् । कामसूत्रव्याख्यायां जयमङ्गलायां पारदारिकाधिकरणे चतुर्था-ध्याये अविमारकचरितमन्ययोक्तम् । यथा —

<sup>&</sup>quot;तत्र सिद्धा द्वितीयेऽहनि वाश्वि वक्षे दृष्टयां च प्रसादमुपलक्ष्य पुनरिप कथा प्रवर्ते यत् । ग्रुज्वत्यां चाहत्याविमारकशकुन्तलादीन्यन्यान्यिप लाकिकानि व कथयेत् तथुक्तानि ।" (वास्त्या० काममू० पारदारिक० अ० ४)

स एव व्यासदेश्यो भासो नाम महाकविराख्यानस्याख्यायिकाया महा-काव्यस्य वा शिख्यं नादद्रे इति स्वम्रवासम्बद्त्तोपोद्धातोदाहृतभट्टवाणस्यक्ति-१९. भासस्य रूपकः स्वरसात् प्रतीयते । तद् यथातथा भवतु । रूपकशिल्पं निर्माणादरः। तु परमं स मेने, विचक्रमे च तस्मिन्नतिचतुरस् । रूपकं हि नाम दृश्यं च भवति श्रव्यं चेत्युभयगुणयोगात् प्रशस्ततरः सन्दर्भः । तत् सन्दर्भान्तराणां प्रकृतिश्च । अत एवाह काव्यास्त्रद्वारे वामनः—

''सन्दर्भेषु दशरूपकं श्रेयः'' (१. ३. ३०) इति, ''दशरूपकस्यैव हीदं सर्वे विलसितं, यदुत कथाख्यायिके सहाका-व्यमिति'' (१. ३. ३२)

इति च।

एषां रूपकाणां प्रचारछोपे कारणमपि सम्भाव्यते । एपु हि पुरा प्रचरत्तु कवीनामर्वाचीनानां नाटकानि पादुर्भूतान्यासन् । तेषु च कविबहुमानात् , तद्-गुणप्रणयिनां सहृदयानामुपलालनात्, तदाश्रयभूतानां साहि-णामप्रचारः सभा-त्याभिवर्धनव्यवसायिनां राज्ञां प्रयत्नविशेषाच प्रचारं लभमानेषु पितसङ्ग्रहेष्वस्मर-क्रमेण नवनवकाच्यानामाधिर्माचे प्रचारे च बहुछतासुपगते पु-राणानां रूपकाणां प्रचारः शनैः शनैः सङ्कुचन्नस्तमितः। यथा हि शास्त्रेषु गुण-महिष्ठाः पुराणा प्रत्थाः अताहशां नवीनग्रन्थानां प्रचारैः प्रतिहतप्रचारा नाममा-त्रतोऽप्यविदिताः प्रायः सङ्गाताः, तथैव नवनवनाटकप्रस्थानामतिव्याप्तिवशाद भासनाटकानि प्रायेण नामतोऽप्यविदितान्यासन् । कालिदासभट्टवाणाभ्यां तानि सामान्यतः प्रशंसच्यां कारस्न्येन परिशीलितान्येव । तत्रालङ्कारिकवामनस्य काले स्वमवासवदत्तं मतिज्ञायौगन्धरायणं चासन्दिग्धं प्रचरितं; दण्डिनः काले बालचरितं चारुदत्तं च, ताभ्यां तद्गतस्रोकानामुदाहरणात् । अभिनः वगुप्ताचार्येण नाट्यवेदविष्टतौ स्वमवासवदत्त-द्रिद्वचारुदत्त्वोर्नामधेयस्योः पादानात् स्थितस्तयोस्तत्काले प्रचारः । अन्यानि तु रूपकाणि वामनादीनां काले नृतं दुर्लभतां गतानि, अत एव, मन्ये, तद्गतं किमपि तैर्न समृतम् । ततो गच्छति काले सर्वाण्येतानि भासनाटकानि तथा गुहासु प्रसुप्तान्यभूवन् यथा सुभाषितावलिमभृतीनां कविस्किसङ्गहमन्थानां सङ्कलयितारस्तान्यनुप-लभमानास्तद्गतानि पद्यानि नोदहार्षुः । यस्तुः अविमारकपथमाङ्कगतः -

"धर्मः प्रागेव चिन्त्यः सचिवमतिगतिः प्रेक्षितव्या स्वबुद्धचा भच्छाबौ रागरोषौ मृदुपरुषगुणौ कालयोगेन कार्यौ । त्रेयं लोकानुवृत्तं परचरनयनैर्मण्डलं प्रेक्षितव्यं रक्ष्यो यत्नादिहात्मा रणशिरसि पुनः सोऽपि नावेक्षितन्यः ॥"

इति स्रोकः शार्ङ्गधरपद्धतौ (स्रो० १४०५) मनाक्षाठभेदेन परिपठितः, सो-ऽविमारकनाटकमजानतैव ज्ञाङ्गेधरेण प्रसिद्धिमात्राधीतः स्वग्रन्थे सिलवेशितः । अत एव हि तेन तस्य कविर्धन्थो वा तत्र नामतो निर्देष्टुं न पारितः । ये तु पक्तनाटकेप्वदृष्टाः श्लोकाः कृतिपये भाससम्बन्धित्वेन लिखिताः सुभापिताव-ल्यादौ, तेऽन्येषु भासनाटकेषु स्किसङ्कलियतृभिरुपलब्धाः कामं स्यः। न हि भासेनास्मदुपलब्धानि त्रयोदशैव रूपकाणि निर्मितानि, न तु ततोऽधिका-नीत्यत्र प्रमाणमस्ति । अदृष्टभासप्रन्थैरेव वा तैर्भासीयत्वप्रवादविसम्भाद् भास-कृतत्वेन लिखिताः स्युः । स्किसङ्कलियतारो हि श्लोकान् प्रसिद्धिमात्राधीत-रूपान् अन्थतोऽनधीतानिष सुक्तिसङ्गहेषु निवेशयन्ति । तस्माद् बहुभ्यो वर्ष-पूरोभ्यः प्रागेव प्रकृतनाटकानां प्रचारः परिलुप्त इत्यवसीयते ।

अस्ति तावत् काचिदस्मिन् देशे कुशीलवजातिः 'चाक्यार्' इति देश-भाषासंज्ञिता । सा नागानन्दनाटकस्य मन्त्राङ्कराटकस्य च प्रतिज्ञायौगन्धरा-२१. भासनाटकानां यणतृतीयाङ्कभृतस्याभिनयकौतुकं देवालयोत्सवे काचित् केरलेष्वादरः। कचिदबापि कयापि रीत्यां समाचरन्ती दृश्यते । मन्त्राङ्क इति च तदमिनेतृणां व्यवहारः । प्रतिज्ञायागन्धरायणस्य तृतीयोऽह्रो यौग-न्धरायणप्रयुक्तमन्त्रप्रधान इति कत्वा मन्त्राङ्क इति तैर्व्यवहृत इति प्रतिभाति । किन्त्वभिनेतार एते प्रतिज्ञायौगन्धरायणं मन्त्राङ्कस्य तदन्तर्गतस्य च न जान-न्ति । नृनं , भासनाटकानां यदा पचारोऽवर्तत , तदानीमेवात्र देशे विद्वांसः प्रतिज्ञानाटिकातो मन्त्राङ्कमुद्भृत्य नागानन्दस्येव तस्य प्रयोगपद्धति प्रसापया-म्बमृतुः । कालक्रमेण तु लुप्यमाने नाटकचक्रपचारे मन्त्राङ्कस्याकरस्मृतिरापै प्रयोक्तृपरम्परायामस्तं गता ।

ल्लप्तप्रचाराणामप्येषामादर्शः कोऽपि कोऽप्याखुवभ्रिचवितशेषो वा, जीर्ण-पत्रो वा भारते कचित् कचित्र खल्ज नूनं न विद्यते; यथैतस्यातर्कितो जनपदे-ऽस्मिन् दृष्ट उपलम्भः, तथान्येप्विप जनपदेषु तस्य सम्भ-२२. भासनाटकाद-वसम्भावनात् । अन्यत्रैतदनुपलम्भो हि आ कश्मीरतः र्शानां भारतखण्डे का-प्रतिजनपदं गृहे गृहे तदुपलम्मं प्रति विचयकरणानिश्चेतुं पि कापि वृत्तिसम्भा-वना ।

शक्यो नान्यथा ।

तस्यतस्य पुराणनाटकरत्रस्तोमस्य पुरावृत्तचिन्तानुकूलवस्तुमहाखनेः सक-लक्ट्युपजीव्यगुणसमुज्ज्वलस्येदस्प्रथम उपलम्भो यदस्मिन् राज्ये सङ्गातः, तत्र

२३. विश्वराज्ये ना-टकपकस्य प्रथमोपल-म्भे हेतुरुपोद्वातनिग-मनं च ।

हेत्ररिदानीमभिधातव्योऽवशिष्यते । स च न मृग्यः, यतः पुरुपकार-व्यक्तिविवेक-दुर्घटवृत्ति-जयमङ्गलामभृतीनाम-स्माभिः प्रकाशितानां, भोजव्याकरण-नाट्यवेदविष्टति-मञ्जुश्रीमृलतन्त्रादीनां च पकाशयिष्यमाणानामपूर्वप्रन्था-

नामुपलम्भं प्रति हेतोः स नातिरिक्तो भवितुमर्हः । अस्मिन् हि देशे प्राङ्खो राजानोऽन्ये चाभिजाताः प्रयत्नेन ग्रन्थान् संगृद्य गृहेष्वरक्षन् । तद्वंश्याश्च विरः रुसंस्कृतप्रचारेऽप्यस्मिन् काले जीर्णेत्रुटितपत्राणामपि तेषां रक्षणे नोदासते प्रायः । स एव देशेऽस्मिलपूर्वप्रन्थानामुपलम्भे हेतुः । अपरश्चासौ तत्र मुर्थामिषिक्तो हेतु-रस्ति, यत् कल्याणाभिनिवेशिनः कृपानिधेर्महामहिन्नो विश्वमण्डलं धर्मेण परि-पालयतः श्रीमूलकमहाराजस्य भाग्यं नाम, यह्रशात् तस्य चिरन्तनमहाग्रन्थप्र-त्यजीवनजन्यं पुण्यं, यशश्च सर्वविधजगदुपकारकरणप्रभवसुपचीयते नित्यम् ॥

> बहुप्रपञ्चनीयोऽर्थ इत्थं संक्षिप्य दर्शितः । एष चेत परितोषाय विद्वषां रुतिनो वयम् ॥

अनन्तशयनम् ) १-४-१९१४ 🖠

त. गणपतिशास्त्री.

## निवेदना ।

| भातमानाट | कस्य संशायनाव | ારમુતા આવરાશ     | न्या एत  | -            |    |         |
|----------|---------------|------------------|----------|--------------|----|---------|
| ζ.       | राजकीयग्रन्थर | गलास्थो जीणेश्र  | टेतपन:   |              | क. | संज्ञ   |
| ₹.       | कैलासपुरगोवि  | न्दपिपारोटिसम्बन | भी जोर्ण | त्रुटितपत्रः | ख. | संज्ञ:  |
|          | ₹.            | तथा              | तथा      |              | η. | संज्ञः  |
|          | ४. पन्तलराज   | वामिकोऽसमग्रो    | व्याकुलि | तपशो         | घ. | संज्ञः. |

ताळमण्मठीयक्रण्णतन्त्रिस्वामिको जीर्णपत्रो ङ. संज्ञः.

सर्व एते तालपत्रात्मकाः केरलीयलिपयोऽतिमात्रवृद्धाश्च ।



#### ॥ श्रीः ॥

श्रीगणेशाय नमः ।

### महाकविश्रीभासप्रणीतं

# प्रतिमानाटकम् ।

(नाम्यन्ते ततः प्रविशाति सूत्रधारः)

### सूत्रधारः ---

<sup>\*</sup>सीताभवः पातु सुमन्त्रतुष्टः

सुग्रीवरामः सहलक्ष्मणश्च ।

यो रावणार्यप्रतिमश्च देव्या

विभीषणात्मा भरतोऽनुसर्गम् ॥ १ ॥

(नेपथ्याभिमुखमवलोक्य)

### आर्ये ! इतस्तावत् ।

<sup>\*</sup> सीताभव इति । सीतायाः भवः क्षेमः तद्वेतुरित्यर्थः । समन्त्रतुष्टः शोभनमन्त्रमुदितः सहस्रभणः स्वरमणसदितः सुप्रीवः शोभनकण्ठश्वासौ रामश्र सुप्रीवरामः कर्ता भरतथ देश्या सीतया सह । सहार्थयोग इयं तृतीया । अनुसर्ग जन्मिन जन्मिन, सर्गशब्दस्य सृष्टवर्यत्वात् । पातु रक्षतु, अस्मानिति शेषः ।श्रीरामं विशिनष्टि—यः रावणार्यप्रतिमः । रावणारिश्वासावप्रतिमश्चेति कर्मधारयः । विभीषणः अभक्तभवहर आत्मा यस्य स तथाभृतः । भवतीति शेषः । अथवात्र सीता—सुमन्त्र—सुप्रीव—राम—स्वरमण—रावण—विभीषण—भरताख्वानि पात्राणि मुद्रास्वद्वारमङ्गणा सूचितानि ।

(प्रविश्य)

नटी --- (क) अयय! इअहि।।

सूत्रधारः — आर्थे! इममेवेदानी शरत्कालमधिकृत्य गीय-तां तावत् ।

नटी — (ब) अय्य! तह। (गायति)

सूत्रधारः — अस्मिन् हि काले,

चरति पुलिनेषु हंसी काशांशुकवासिनी सुसंहृष्टा ।

(नेपध्ये)

(ग) अयय ! अयय !

(आकर्ण्य)

सूत्रधारः — भवतु , विज्ञातम् ।

मुदिता नरेन्द्रभवने त्वरिता प्रतिहाररक्षीव ॥ २ ॥

(निष्कान्तौ)

स्थापना

<sup>(</sup>क) आर्य ! इयमसि ।

<sup>(</sup>ख) आर्य! तथा।

<sup>(</sup>ग) आर्य! आर्य!

(प्रविश्य)

प्रतिहारी — (क) अय्य! को इह कञ्चुईआणं सण्णि-हिदो।

(प्रविश्य)

काञ्चुकीयः - भवति ! अयमस्मि । किं ऋियताम् ।

प्रतिहारी — (ख) अय्य! महाराओ देवासुरसङ्गामेसु अ-प्पडिहदमहारहो दसरहो आणवेदि — सिग्घं मट्टिदारअ-रस रामरस रञ्जप्पहावसङ्गोअकारआ अहिसेअसम्भारा आ-णीअन्तु त्ति।

काञ्चुकीयः — भवति ! यदाज्ञप्तं महाराजेन , तत् सर्वे सङ्कल्पितम् । पश्य ,

छत्रं सञ्यजनं सनन्दिपटहं भद्रासनं कल्पितं न्यस्ता हेममयाः सदर्भकुसुमास्तीर्थाम्बुपूर्णा घटाः। युक्तः पुष्यस्थश्च मन्त्रिसहिताः पौराः समस्यागताः सर्वस्यास्य हि \*मङ्गलं से भगवान् वेद्यां वसिष्टः स्थितः॥३॥

<sup>(</sup>क) आर्थ ! क इह काञ्चुकीयानां सन्निहितः ।

<sup>(</sup>स) आर्य ! महाराजो देवासुरसङ्गामेष्वप्रतिहतमहारथो दशरथ आज्ञापय-ति — शीन्नं भर्तृदारकस्य रामस्य राज्यप्रभावसंयोगकारका अभिषेकसंभारा आ-नीयन्तामिति ।

 <sup>&#</sup>x27;हि' क. स्त. ग. घ. पाठः,

<sup>\* &#</sup>x27;मङ्गलस्य' इति पठितुं युक्ततरम् ।

प्रातिहारी — (क) जइ एव्वं, सोहणं किदं। काञ्चुकीयः — हन्त भोः!

इदानीं भूमिपालेन कृतकृत्याः कृताः प्रजाः । रामाभिधानं मेदिन्यां शशाङ्कमभिषिश्वता ॥ ४ ॥

प्रतिहारी — (ख) तुवरदु तुवरदु दाणि अय्यो । काञ्चुकीयः — भवति ! इदं त्वर्यते । (निष्कान्तः)

प्रतिहारी — (परिक्रम्पावलोक्य) (ग) अय्य! संभवअ! संभव-अ! गच्छ, तुवं पि महाराअवअणेण अय्यपुरोहिदं जहोपआ-रेण तुवारेहि। (अन्यतो गत्वा) सारसिए! सारसिए! सङ्गीदसाळं गच्छिअ नाडईआणं विण्णवेहि — काळसंवादिणा णाडएण स-जा होह ति। जाव अहं वि सव्वं किदं ति महाराअस्स णिवेदेमि। (निष्कान्ता)

<sup>(</sup>क) यदीवं, शोभनं कृतम् ।

<sup>(</sup>ख) त्वरतां त्वरतामिदानीमार्यः l

<sup>(</sup>ग) आर्थ ! संभवक ! संभवक ! गच्छ, त्वमिप महाराजवचनेनार्यपुरोहितं यथोपचारेण त्वरय । सारसिके ! सारसिके ! सङ्गीतद्यालां गत्वा नाटकीयानां विद्यापय — काल्संवादिना नाटकेन सज्जा भवतेति । यावदहमिप सर्वे कृतमिति महाराजाय निवेदयामि ।

९. 'दु अ' क, स. ग. घ. पाठः.

(ततः प्रविशत्यवदातिका वल्कलं गृहीःखा)

अवदातिका — (क) अहो अचाहिदं। परिहासेण वि इमें वक्कळं उवणअन्तीए मम एत्तिअं भअं आसी, किं पुण ळो-भेण परधणं हरन्तस्स । हसिदुं विअ इच्छामि । ण खु एआ-इणीए हसिद्व्वं।

(ततः प्रविशति सीता सपरिवारा)

सीता — (ख) हज्जे! ओदादिआ परिसङ्किदवण्णा विअ दि-स्सइ। किंणुहु विअ एदं।

चेटी — (ग) भट्टिणि ! सुळहावराहो परिअणो णाम । अव-रज्झा भविस्सदि ।

सीता — (घ) णहि णहि, हसिदुं विअ इच्छिद ।

<sup>(</sup>क) अहो अत्याहितम् । परिहासेनापीमं वल्कलमुपनयन्त्या ममैतावद् भ-यम्रासीत् , किं पुनर्लोमेन परधनं हरतः । हसितुमिवेच्छामि । न खल्वेकाकिन्या हसितव्यम् ।

<sup>(</sup>स) हझे ! अवदातिका परिशक्कितवर्णेव दृश्यते । किन्नुखिल्ववैतत् ।

<sup>(</sup>ग) भष्टिनि ! सुलभाषराधः परिजनो नाम | अपराद्वा भविष्यति ।

<sup>(</sup>घ) नहि नहि, हिसतुमिवेच्छाति ।

१. 'दं व' स. पाठः.

अवदातिका — (उपस्य) (क) जेदु भट्टिणी । भट्टिणि ! ण स्तु अहं अवरज्झा ।

सीता — (ल) का तुमं पुच्छदि । ओदादिए! कि एदं वाम-हत्थपरिगहिदं ।

अवदातिका — <sup>(ग)</sup> भद्दिणि ! इदं वक्कळं । सीता — <sup>(घ)</sup> वक्कळं किस्स आणीदं ।

अवदातिका — (ङ) सुणादु भट्टिणी। णेवच्छपाळिणी अ-य्यरेवा णिव्वत्तरङ्गप्पओअणं असोअरुक्खस्स एकं किसळअं अहोहि जाइदा आसि। ण अताए दिण्णं। तदो अरिहदि अवरा-हो त्ति इदं गहिदं।

सीता -- (च) पावअं किदं। गच्छ, णिय्यादेहि।

<sup>(</sup>क) जयतु भिंदनी । भिंदिनि ! न खल्वहमपराद्धा ।

<sup>(</sup>ख) का त्वां पृच्छिति । अवदातिके ! किमेतद् वामहस्तपिरगृहीतम् ।

<sup>(</sup>ग) भट्टिनि! इदं बल्कलम् ।

<sup>(</sup>घ) वल्कलं कस्मादानीतम् ।

<sup>(</sup>ङ) शृणोतु भिहना । नेपथ्यपालिन्यार्यरेवा निर्शृत्तरङ्गप्रयोजनमशोकवृक्ष -स्वैकं किसल्यमस्माभिर्याचितासीत् । न च तथा दत्तम् । ततोऽर्हत्यपराघ इती-दं गृहीतम् ।

<sup>(</sup>च) पापकं कृतस् । गच्छ, निर्यातय ।

१. 'वं ' ग. घ. छ. पाठः.

अवदातिका — (क) भट्टिणि! परिहासणिमित्तं खु मए एदं आणीदं।

सीता — (ख) उस्मत्तिए ! एव्वं दोसो वडुइ। गच्छ, णिय्या-देहि णिय्यादेहि ।

अवदातिका — <sup>(ग)</sup> जं भट्टिणी आणवेदि । (प्रस्थातुप्ति-च्छाति)

सीता — (व) हैळा ! एहि दाव ।

अवदातिका --- (ङ) भट्टिणि ! इअह्मि ।

सीता — (च) हळा! किंणुहु मम वि दाव सोहिंद ।

अवदातिका — (छ) भट्टिणि! सव्वसोहणीअं सुरूवं णा-म<sup>\*</sup>। अळङ्करोद्ध भट्टिणी।

<sup>(</sup>क) भट्टिनि ! परिहासनिमित्तं खळु मयैतदानीतम् ।

<sup>(</sup>ख) उन्मत्तिके ! एवं दोषो वर्धते । गच्छ, निर्यातय निर्यातय ।

<sup>(</sup>ग) यद् भट्टिन्याज्ञापयाति ।

<sup>(</sup>घ) हला! एहि तावत् ।

<sup>(</sup>ङ) भट्टिनि! इयमस्मि ।

<sup>(</sup>च) हला ! किन्नुखलु ममापि तावच् शोभते ।

<sup>(</sup>छ) मिहिनि! सर्वशोमनीयं सुरूपं नाम। अछङ्करोतु भिहनी।

१. भेड़े! ए' ड. पाटः २. 'ति' क. स्त. पाटः.

 <sup>&</sup>quot;सर्वशोभनीयं सुरूपं नाम' इत्यस्यैवार्थस्य विवरणं 'किमिव हि मधुराणां मण्डनं नाकृतीनाम्' (शाकु. अङ्क. १) इति ।

सीता — (क) आणेहि दाव। (गृहीलाइंकस) हळा! पेक्ख, किं दाणिं सोहिद ।

अवदातिका — (ल) तव खु सोहिद णाम । सोविण्ण-अं विअ वक्कळं संबुत्तं ।

सीता — (ग) हुन्ने ! तुवं किञ्च ण भणासि ।

चेटी -- (व) णित्थ वाआए पओअणं । इमे पहरिसिदा तणूरुहा मन्तेन्ति । (पुलकं दर्शयित)

सीता — (ह) हज्जे ! आर्देसअं दाव आणेहि ।

चेटी — (च) जैं भट्टिणी आणवेदि । (निष्कम्य प्रविश्य) भ-ट्टिणि ! अअं आदंसओ ।

- (क) आनय तावत् । हला ! पश्य, किमिदानीं शोभते ।
- (ख) तब खल झोभते नाम । सौवर्णिमिव बल्कलं संवृत्तम् ।
- (ग) हङ्जे! त्वं किश्चिन भणिस ।
- (घ) नास्ति वाचा प्रयोजनम् । इमानि प्रदृषितानि तन् रुहाणि मन्त्रयन्ते ।
- (ङ) हङ्गे! आदर्श तावदानय ।
- (च) यद् भिट्टन्याज्ञापयित । भिट्टान ! अयमादर्शः ।

१. 'दस्सभं' ङ. पाठः. २. 'तह । (नि' ग. पाठः.

सीता — (चटीमुखं विलोक्य) (क) चिट्ठदु दाव आदंसओ। वुवं कि वि वत्तुकामा विअ।

चेटी — (ख) भट्टिणि ! एवं मए सुदं । अय्यवाळाँई कञ्चुई भणादि — अहिसेओ अहिसेओ चि ।

सीता — (ग) कैं। वि भट्टा रज्जे भविस्सदि।

(प्रविश्यापरा)

चेटी — (च) भट्टिणि ! पिअक्खाणिअं पिअक्खाणिअं ।
सीता — (ङ) किं किं पिडिच्छिअ मन्तेसि ।
चेटी — (च) भट्टिदारओ किळ अहिसिब्बीअदि ।
सीता — (छ) अवि तादो कुसळी ।

<sup>(</sup>क) तिष्ठतु तायदादर्शः । त्वं किमपि वक्तुकामेय ।

<sup>(</sup>स) भिट्टिनि ! एवं मया श्रुतम् । आर्यवालाकिः कञ्चुकी भणाते — अभिषे-कोऽभिषेक इति ।

<sup>(</sup>ग) कोऽपि भर्ता राज्ये भविष्यति ।

<sup>(</sup>घ) भट्टिनि ! श्रियाख्यानकं प्रियाख्यानकम् ।

<sup>(</sup>ङ) किं किं प्रतीष्य मन्त्रयसे ।

<sup>(</sup>च) मर्तृदारकः किलाभिषिच्यते ।

<sup>(</sup>छ) अपि तातः कुशली।

भोड़ दाणि आ' ख. पाठः.
 भीड़ दाणि आ' ख. पाठः.
 भी

चेटी — (क) महाराएणी एवव अहिसिखीअदि।

सीता — (ख) जइ एव्वं, दुदीअं मे पिअं सुदं । विसाळ-दरं उच्छङ्गं करेहि ।

चेटी - (ग) भट्टिणि ! तह । (तथा करोति)

सीता — (आभरणान्यवमुच्य ददाति)

चेटी - (व) भट्टिण ! पटहसदो विअँ।

सीता -- (ह) सो एव्व।

चेटी — (च) एकपदे ओघट्टिअ तुह्णीओ पटहसदो संबुत्तो।

- (क) महाराजेनैवाभिषिच्यते ।
- (ख) यद्येवं, द्वितीयं मे प्रियं श्रुतम् । विशालतरमुत्सङ्गं कुरु ।
- (ग) भट्टिनि! तथा।
- (घ) भद्दिनि ! पटहराब्द इव ।
- (ङ) स एव ।
- (च) एकपदे अवधृश्य तृष्णीकः पटहश्रन्दः संवृत्तः ।

<sup>), &#</sup>x27;ण खु अ' क, पाठः. २ 'दि। (आभरणानि प्रयच्छति) ई पटहसहो विश्र । अव-दातिका-किण्युख एक' स. पाठः. ३. 'ति) ई प' ग. पाठः. ४. 'श्र । चेटी — भट्टि-णि! किण्युख एक' ग. पाठः.

सीता -- (क) कोणुखु उग्घादो अहिसेअस्स । अहव बहुबुत्तन्तौणि राअउळाणि णाम ।

चेटी — (ख) भाट्टिणि! एवं मए सुदं — भट्टिदारअं अहि-सिश्चीअ महाराओ वणं गमिस्सिद् ित्त ।

सीता — (ग) जइ एव्वं, णै सो अहिसेओ, मुहोदअं णाम ।

(ततः प्रविशति रामः)

रामः - हन्त भोः!

आरब्धे पटहे स्थिते गुरुजने भद्रासने लिङ्घिते

\*स्कन्धोचारणनम्यमानवदनप्रच्योतितोये घटे ।
राज्ञाह्य विसर्जिते माय जनो धैर्येण मे विस्मितः
स्वः पुत्रः कुरुते पितुर्यदि वचः कस्तत्र भो! विस्मयः॥५॥

<sup>(</sup>क) कोनुखब्दातोऽभिषेकस्य। अथवा बहुवृत्तान्तानि राजकुलानि नाम।

<sup>(</sup>ख) भट्टिनि ! एवं मया श्रुतं — भर्तृदारकमिषिच्य महाराजो वनं गर्मि-व्यतीति ।

<sup>(</sup>ग) यदीवं , न सोऽभिषेकः, मुखोदकं नाम ।

 <sup>&#</sup>x27;न्तराणि'ब. पाढः.
 'ण एसो अहिसेओदओ' क. स. ग. पाडः.

<sup>\*</sup> स्कन्धोबारणेन शिरस्सेचनसीकवाँय स्कन्धाद्र्यं नीत्वेखर्थः । नम्यमानात् वदनात् प्रच्यो-तित्तं शीलमस्येति तथाभृतं तोयं यस्य तिस्मन् । अथवा स्कन्धोबारणेखस्य स्कन्धानां विस-ष्ठादीनां प्रधानानामुक्तारणेन तत्कृतमन्त्रोबारणं पुरस्कृत्येसर्थः । शेथं पूर्ववत् ।

विश्रम्यतामिदानीं पुत्रेति स्वयं राज्ञा विसर्जितस्यापनीतभारो-च्छुसितमिव मे मनः । दिष्ट्या स एवास्मि रामः, महाराज एव महाराजः । यावदिदानीं मैथिलीं पदयामि ।

अवदातिका — (क) मिट्टिणि ! मिट्टिदारओ खु आअच्छ-इ। णावणीदं वक्कळं।

रामः -- मैथिलि ! किमास्यते ।

सीता — (ल) हं अय्यउत्तो । जेदु अय्यउत्तो ।

रामः — मैथिलि ! आस्यताम् । (उपविशति)

सीता — (ग) जं अय्यउत्तो आणवेदि । (<sup>उपविदाति</sup>)

अवदातिका — (व) भट्टिणि! सो एव्व भट्टिदारअस्स वेसो। अळिअं विअ एदं भवे।

सीता — (ङ) तादिसो जणो अळिअं ण मन्तेदि । अहव बहुबुत्ताणि राजउळाणि णाम ।

<sup>(</sup>क) भद्दिनि! भर्तृदारकः खल्वागच्छति । नापनीतं बल्कलम् ।

<sup>(</sup>स) हम् आर्यपुत्रः । जयत्वार्यपुत्रः ।

<sup>(</sup>ग) यद् आर्यपुत्र आज्ञापयाति ।

<sup>(</sup>घ) भिट्टानि! स एव भर्तृदारकस्य वेषः । अलीकामिवैतद् भवेत् ।

<sup>(</sup>ङ) तादृशो जनोऽलीकं न मन्त्रयते । अथवा बहुवृत्तानि राजकुलानि नाम।

<sup>1 &#</sup>x27;मास्यसे' क. पाठः., 'मस्यसे' ङ. पाठः,

रामः - मैथिलि! किमिदं कथ्यते।

सीता — (क) णखु किश्वि । इंअं दारिआ भणादि — अहिसेओ अहिसेओ त्ति ।

रामः — अवगच्छामि ते कौतूह्लम् । अस्यभिषेकः । श्रूयताम् । अद्यास्मि महाराजेनोपाध्यायामात्यप्रकृतिजनस-मक्षमेकप्रकारसंक्षिप्तं कोसलराज्यं कृत्वा बाल्याभ्यस्तमङ्क-मारोप्य मातृगोत्रं स्निग्धमीभाष्य पुत्र ! राम ! प्रतिगृह्यतां रा-ज्यम् इत्युक्तः ।

सीता - (ब) तदाणीं अय्यउत्तेण किं भणिदं।

रामः — मैथिछि! त्वं तावत् किं तर्कयासि ।

सीता — (ग) तक्केमि अय्यउत्तेण अभिणअ किश्चि दिग्घं णिस्सिसिअ महाराअस्स पादमूळेसु पडिअं ति ।

रामः — सुष्ठु तर्कितम् । अल्पं तुल्यशीलानि द्वन्द्वानि स्-ज्यन्ते । तत्र हि पादयोरस्मि पतितः।

<sup>(</sup>क) नखलु किश्चित् । इयं दारिका भणित -- अभिषेकोऽभिषेक इति ।

<sup>(</sup>ख) तदानीमार्यपुत्रेण किं भाणतम् ।

<sup>(</sup>ग) तर्कयाम्यार्यपुत्रेणामणित्वा किश्चिद् दीर्घ निःश्वस्य महाराजस्य पादमूख्योः पतितामिति ।

१. 'मिमिभा' ग, ह. पाठ:, २. 'अ तादस्स पादेसु ' घ. इ. पाठ:.

समं बाष्पेण पतता तस्योपिर ममाप्यधः । पितुमें क्वेदितौ पादौ ममापि क्वेदितं शिरः ॥ ६ ॥

सीता ---(क) तदो तदो ।

रामः — ततोऽप्रतिगृद्यमाणेष्वनुनयेषु आसन्नजरादोषैः स्वैः प्राणैरस्मि शापितः ।

सीता -- (ल) तदो तदो ।

रामः - ततस्तदानीं,

शत्रुमलक्ष्मणगृहीतघटेऽभिषेके छत्रे स्वयं नृपतिना रुदता गृहीते। सम्भ्रान्तया किमपि मन्थरया च कर्णे राज्ञः शनैरभिहितं च न चास्मि राजा॥७॥

सीता — (ग) पिअं में । महाराओ एव्य महाराओ , अ-य्यउचो एव्य अय्यउचो ।

रामः — मैथिलि! किमर्थ विमुक्तालङ्कारासि । सीता — (व) ण खु दाव आवज्झामि ।

<sup>(</sup>क) ततस्ततः।

<sup>(</sup>ख) ततस्ततः।

<sup>(</sup>ग) प्रियं मे । महाराज एव महाराजः , आर्यपुत्र एवार्यपुत्रः ।

<sup>(</sup>घ) न खलु ताबदाबभामि ।

रामः — न खलु । प्रत्यग्रावतारितैर्भूषणैर्भवितव्यम् । तथाहि —

> कर्णों त्वरापहृतभूषणसुम्नपाशौ संस्नंसिताभरणगौरतलौ च हस्तौ । एतानि चाभरणभारनतानि गात्रे स्थानानि नैव समतासुपयान्ति तावत् ॥ ८॥

सीता — (क) पारेदि अय्यउत्तो अळिअं पि सच्चं विअ मन्तेद्वं।

रामः — तेन हि अलङ्कियताम् । अहमादर्शे धारियण्ये । (तैये कृत्वा निर्वर्ण्ये) तिष्ठ ।

> आदर्शे वल्कलानीव किमेते सूर्यरस्मयः। हसितेन परिज्ञातं कीडेयं नियमस्पृहा॥९॥

अवदातिके! किमेतत् ।

अवदातिका — (ल) भट्टा! किण्णुहु सोहदि ण सोहदि त्ति कोदृहळेण आबज्झा।

रामः — मैथिलि! किमिदमिक्वाकूणां वृद्धालङ्कारस्त्वया धार्यते । अस्यस्माकं प्रीतिः । आनय ।

<sup>(</sup>क) पारयत्यार्यपुत्रोऽळीकमपि सत्यमिव मन्त्रयितुम्।

<sup>(</sup>ख) भर्तः! किन्नुखलु शोभते न शोभते इति कौतूहलेनाबद्धानि ।

 <sup>(</sup>आदरी गृहीत्वा निर्वर्ण्य' घ. पाठः. २. 'था कुर्वन्)' क. पाठः. ३. 'त्वा आदर्शे विलोक्य)' ग. पाठः.

सीता — (क) माखु माखु अय्यउत्तो अमङ्गळं भणादु । रामः — मैथिछि! किमर्थं वारयसि ।

सीता — (ल) उज्झिदाहिसेअस्स अय्यउत्तस्स अमङ्गळं विअ मे पडिहादि ।

रामः ---

मा स्वयं मन्युमुत्पाच परिहासे विशेषतः । शरीरार्धेन मे पूर्वमाबद्धां हि यदा त्वया ॥ १०॥

(नेपध्ये)

हा हा महाराजः।

सीता — (ग) अय्यउत्त ! किं एदं ।

रामः — (आकर्ण्य)

नारीणां पुरुषाणां च निर्मर्यादो यदा ध्वनिः। सुन्यक्तैः प्रभवामीति मूले दैवेन ताडितम्॥ ११॥

- (क) माखलु माखल्वार्यपुत्रे(ऽमङ्गलं भणतु ।
- (ख) उञ्ज्ञिताभिषेकस्यार्थपुत्रस्यामङ्गलमिव मे प्रतिभाति ।
- (ग) आर्यपुत्र ! किमेतत् ।

 <sup>&#</sup>x27;কাস' ন. ঘ ভ. ঘাত:.

बस्कला द्वि शेषः ।

## तूर्णे ज्ञायतां शब्दः ।

(प्रविश्य)

काञ्चुकीयः -- परित्रायतां परित्रायतां कुमारः ।

रामः -- आर्य! कः परित्रातव्यः।

काञ्चुकीयः --- महाराजः ।

रामः — महाराज इति । आर्य! ननु वक्तव्यम् एकशरी-रसंक्षिप्ता पृथिवी रक्षितव्येति । अथ कुत उत्पन्नोऽयं दोषः ।

काञ्चुकीयः --- स्वजनात्।

रामः --- स्वजनादिति । हन्त नास्ति प्रतीकारः ।

शरीरेऽरिः प्रहरति हृदये स्वजनस्तथा । कस्य स्वजनशब्दो मे लञ्जामुत्पादयिष्यति ॥ १२ ॥

काञ्चकीयः --- तत्रभवलाः कैकेय्याः।

रामः — किमम्बायाः । तेन हि उदेकेण गुणेनात्र भवि-तब्यम् ।

काञ्चुकीयः --- कथमिव ।

रामः --- श्रुयतां ,

यस्याः शकसमो भर्ता मया पुत्रवती च या । फल्ले कस्मिन् स्पृहा तस्या येनाकार्यं करिष्यति ॥१३॥ काञ्चुकीयः — कुमार ! अलमुपहतासु स्त्रीबुद्धिषु स्व-मार्जवसुपनिक्षेप्तम् । तस्या एव खलु वचनाद् भवद्भिषेको निवृत्तः ।

रामः -- आर्य ! गुणाः खल्वत्र ।

काञ्चुकीयः — कथमिव।

रामः - श्रूयतां,

वनगमननिवृत्तिः पार्थिवस्यैव ताव-न्मम पितृपरवत्ता बालभावः स एव । नवनृपतिविमर्शे नास्ति राङ्का प्रजाना-मर्थं च न परिभोगैर्वश्चिता भ्रातरो मे ॥ १४ ॥

काञ्चुकीयः — अथ च तयानाहृतोपसृतया भरतोऽभि-षिच्यतां राज्य इत्युक्तम् । अत्राप्यलोभः ।

रामः -- आर्थ ! भवान् खल्वस्मत्पक्षपातादेव नार्थमपेक्ष-ते । कुतः,

> शुल्के विपणितं राज्यं पुत्रार्थे यदि याच्यते । तस्या लोभोऽत्र नास्माकं आतृराज्यापहारिणाम् ॥१५॥

काञ्चुकीयः --- अथ ।

रामः - अतः परं न मातुः परिवादं श्रोतुभिच्छामि । म-

१. 'थन चप' इ. पाठः. १. 'बेक्ष' ग्रापठः.

हाराजस्य बृत्तान्तस्तावद्भिधीयताम् । काञ्चकीयः — तैतस्तदानीं ,

> शोकादवचनाद् राजा हस्तेनैव विसर्जितः । किमप्यभिमतं मन्ये मोहं च नृपतिर्गतः ॥ १६॥

रामः - कथं मोहमुपगतः ।

(नेपध्ये)

कथं कथं मोहमुपगत इति । यदि न सहसे राज्ञो मोहं धनुः स्पृश मा दया

रामः ---(आकर्ष्य पुरतो विलोक्य)

अक्षोभ्यः क्षोभितः केन लक्ष्मणो वैर्यसागरः। येन रुष्टेन परयामि शताकीर्णमिवाप्रतः॥ १७॥

(ततः प्रविशति धनुर्वेशणपाणिर्श्वसणः)

लक्ष्मणैं: — (सक्रोधम्) कथं कथं मोहसुपगत इति ।

यदि न सहसे राज्ञो मोहं धनुः स्पृश मा दया

स्वजननिभृतः सर्वोऽप्येवं मृदुः परिभूयते ।

अथ न रुचितं सुख त्वं मामहं कृतनिश्चयो

युवतिरहितं लोकं कर्तुं यतश्लिता वयम्॥ १८॥

 <sup>&#</sup>x27;श्रूयतां, शो' ख. पाटः.
 'राजा ह' क. ख. घ. इ. पाटः.
 'र्थरः सक्तेथो-क' क. इ. पाटः.
 'पाः--क' क. इ. पाटः.

सीता — (क) अय्यउत्त! रोदिदन्त्रे काळे सोमित्तिणा ध-णू गहीदं । अपुन्त्रो खु से आआसो ।

रामः - सुमित्रामातः ! किमिदम् ।

लक्ष्मणः -- कथं कथं किमिदं नाम।

क्रमप्राप्ते हते राज्ये भुवि शोच्यासने नृपे । इदानीमपि सन्देहः कि क्षमा निर्मनस्विता ॥ १९॥

रामः — सुमित्रामातः ! अस्मद्राज्यभ्रंशो भवत उद्योगं जनयति । आः, अपण्डितः खलु भवान् ।

> भरतो वा भवेद् राजा वयं वा ननु तत् समम्। यदि तेऽस्ति धनुःश्लाघा स राजा परिपाल्यताम्॥२०॥

लक्ष्मणः — न शक्नोमि रोषं धारियतुम् । भवतु भवतु । गच्छामस्तावत्। (प्रस्थितः)

## रामः ---

त्रैलोक्यं दग्धुकामेव ललाटपुटसंस्थिता। भुकुटिर्लक्ष्मणस्यैषा <sup>‡</sup>नियतीव व्यवस्थिता॥ २१॥

<sup>(</sup>क) आर्थपुत्र ! रोदितन्ये काळे सौमित्रिणा धनुर्गृहीतम् । अपूर्वः खल्व-स्यायासः ।

<sup>‡</sup> नियतांव विधिरिव व्यवस्थिता अशक्यप्रतिविधाना । निवतिशब्दस्य क्तिजन्तत्वात् 'कृदिकारादक्तिनः' इति श्रीप् ।

सुमित्रामातः! इतस्तावत्।

लक्ष्मणः - आर्य ! अयमस्मि ।

रामः — भवतः स्थैर्यमुत्पादयता मयैवमभिहितम् । उच्य-तामिदानीम् ।

> ताते धनुर्नमिय\* सत्यमवेक्षमाणे मुखानि मातिर शरं स्वधनं हरन्त्याम् । दोषेषु बाह्यमनुजं भरतं हनानि कि रोषणाय रुचिरं त्रिषु पातकेषु ॥ २२ ॥

लक्ष्मणः — (सवाष्पम्) हा धिगस्मान्। अविज्ञायोपालभसे i

यत्कृते महति क्वेशे राज्ये मे न मनोरथः। वर्षाणि किल वस्तव्यं चतुर्देश वने त्वया॥ २३॥

रामः — अत्र<sup>†</sup> मोह्मुपगतस्तत्रभवान्<sup>‡</sup> । हन्त निवेदित-मप्रभुत्वम् । मैथिलि !

> मङ्गरुर्थेऽनया दत्तान् वल्करुांस्तावदानय । करोम्यन्यैर्नृपैर्धर्म नैवासं नोपपादितम् ॥ २४॥

 <sup>&#</sup>x27;त्तं' ङ. पाठः.

<sup>&</sup>quot; 'नमय' इति वा, 'नमतु' इति वा पठितुं युक्तम् । † अत्र चतुर्वशवर्यवनवासे । ‡ तत्रभवान् दशरथः।

सीता — (क) गह्नंदु अय्यउत्तो ।

रामः --- मैथिलि ! किं व्यवसितम् ।

सीता-- (ल) णं सहधम्मआरिणी क्खु अहं।

रामः -- मयैकाकिना किल गन्तव्यम् ।

सीता-- (ग) अदोणुखु अणुगच्छामि ।

रामः --- वने खलु वस्तव्यम् ।

सीता -- (घ) तं खु मे पासादो।

रामः --- श्वश्रृश्वशुरशुश्रूषापि च ते निर्वर्तयितव्या ।

सीता — (ङ) णं उदिसिअ देवदाणं पणामो करीअदि ।

रामः -- लक्ष्मण! वार्यतामियम् ।

लक्ष्मणः — आर्य ! नोत्सहे श्लाघनीये काले वारियतुम-त्रमवतीम् । कुतः,

<sup>(</sup>क) गृह्यात्वार्यपुत्रः।

<sup>(</sup>ख) ननु सहधर्मचारिणी खल्बहम् ।

<sup>(</sup>ग) अतोनुसल्वनुगच्छामि ।

<sup>(</sup>घ) तत् खलु मे प्रासादः ।

<sup>(</sup>ङ) एनाम् उद्दिश्य देवतानां प्रणामः क्रियते ।

<sup>1. &#</sup>x27;हिस्सदु' स. ग. ङ. पाठः.

 <sup>&#</sup>x27;कायें' इति वा पाठः स्यात् ।

अनुचरति शशाङ्कं राहुदोषेऽपि तारा पतित च वनवृक्षे याति भूमिं छता च। त्यजित न च करेणुः पङ्कछमं गजेन्द्रं वजतु चरतु धर्म भर्तनाथा हि नार्यः ॥ २५॥

(प्रविश्य)

चेटी — (क) जेदु भट्टिणी । णेवच्छपाळिणी अय्यरेवा पर्णेमिअ विष्णवेदि — ओदादिआए सङ्गीदसाळादो आच्छि-न्दिअ वक्कळा आणीदा । इमा अवरा अण्णुहूदा वक्कळा । णि-व्वत्तीअदु दाव किळ पओअणं त्ति ।

रामः - भद्रे! आनय, 'सन्तुष्टैषा। वयमर्थिनः।

चेटी — (स) गह्नदु भट्टा। (तथा क्रत्वा निष्कान्ता)

(क) जयतु भिट्टिनी । नेपथ्यपाछिन्यार्थरेवा प्रणम्य विज्ञापयित — अवदाति-कया सङ्गीतशालाया आच्छिय वल्कला आनीताः । इमेऽपरा अननुभूता वल्कलाः । निर्वर्त्यतां तावत् किल प्रयोजनिमिति ।

(स) गृहातु भर्ता ।

१. 'प्रतिहारी--' ङ. पाठः. २. 'णामपुब्वं वि' इ. स. पाठः.

सम्ब्रुष्टा प्रागेव रुज्धवस्कलसात् ।

(रामो गृहीत्वा परिधचे)

लक्ष्मणैः - प्रसीदत्वार्यः ।

नियोंगाद् भूषणान्माल्यात् सर्वेभ्योऽर्धं प्रदाय मे । चीरमेकाकिना बद्धं चीरे खल्वसि मत्सरी ॥ २६॥

रामः - मैथिलि ! वार्यतामयम् ।

सीता - (क) सोमित्ते! णिवत्तीअदु किळ।

**लक्ष्मणः —** आर्ये !

गुरोमें पादशुश्रूषां त्वमेका कर्तुमिच्छसि । त्वैवे दक्षिणः पादो मम सन्यो भविष्यति ॥ २७ ॥

सीता — (ल) दीअइखु अय्यउत्तो (?)\*। सन्तप्पदि सो-मित्ती।

रामः - सौमित्रे ! श्रूयताम् । वल्कलानि नाम,

- (क) सामित्रे ! निवर्ततां किछ ।
- (ख) दीयतां खल्बार्यपुत्र!। संतप्यते सौमित्रिः।

 <sup>&#</sup>x27;ण:--आर्व! नि' स. पाठः. २. 'प द' क. ग.पाठः.

<sup>• &#</sup>x27;दीअदु खु अध्यउत्त !' इति पठनीयं भाति ।

तपःसङ्गामकवचं नियमहिरदाङ्कुराः । खलीनमिन्द्रियाश्वानां गृह्यतां धर्मसारथिः ॥ २८॥

**लक्ष्मणः --- अनुगृहीतोऽस्मि ।** (गृहीला परिधत्ते)

रामः — श्रुतवृत्तान्तैः पौरैः सन्निरुद्धो राजमार्गः । उत्सा-र्यतामुत्सार्यतां तावत् ।

लक्ष्मणः —— आर्य! अहमग्रतो यास्यामि । उत्सार्यतामु-त्सार्यताम् ।

रामः — मैथिलि ! अपनीयतामवगुण्ठनम् ।

सीतां — (क) जं अय्यउत्तो आणवेदि । (अपनयित)

रामः -- भो भोः पौराः! शृष्वन्तु शृष्वन्तु भवन्तः।

स्वैरं हि पश्यन्तु कलत्रमेतद् बाष्पाकुलाक्षेर्वदनैर्भवन्तः। निर्दोषदृश्या हि भवन्ति नार्यो यज्ञे विवाहे व्यसने वने च ॥ २९॥

<sup>(</sup>क) यदार्यपुत्र आज्ञापयति ।

<sup>1. &#</sup>x27;ता - तह । (अप' घ., 'ता नावगुण्डनमप' न, पाड:.

(प्रविश्य)

काञ्चुकीयः — कुमार ! न खलु न खलु गन्तव्यम् । एष हि महाराजः,

> श्रुत्वा ते वनगमनं वधूसहायं सौभ्रात्रव्यवसितलक्ष्मणानुयात्रम् । उत्थाय क्षितितलरेणुरूषिताङ्गः कान्तारद्विरद इवोपयाति जीर्णः ॥ ३० ॥

लक्ष्मणैः — आर्य !

चीरमात्रोत्तरीयाणां किं दृश्यं वनवासिनाम् ।

रामः ---

गतेष्वस्मासु राजा नः शिरःस्थानानि पश्यतु ॥ ३१ ॥

(इति निष्कान्ताः सर्वे)

त्रथमोऽद्यः ।

<sup>1. &#</sup>x27;तर्भारारण्यद्वि' क. पाठ: २. 'न: — नी' 🛎. पाठ:.

# अथ द्वितीयोऽहः।

(ततः प्रविशाति काञ्चुकीयः)

काञ्चुकीयः — भो भोः प्रतिहारव्यापृताः! स्वेषु स्वेषु स्थानेष्वप्रमत्ता भवन्तु भवन्तः।

(प्राविश्य)

प्रतिहारी -- (क) अय्य! कि एदं।

काञ्चुकीयः — एष हि महाराजः सत्यवचनरक्षणपरो रा-ममरण्यं गञ्छन्तर्भुपावर्तियितुमशक्तः पुत्रैविरहशोकाशिना दग्ध-हृदय उन्मत्त इव बहु प्रलपन् समुद्रगृहैके शयानः,

> मेरुश्रलनिव युगक्षयसन्निकर्षे शोषं वजन्निव महोद्धिरप्रमेयः। सूर्यः पतन्निव च मण्डलमात्रलक्ष्यः शोकाद् भृशं शिथिलदेहमतिर्नरेन्द्रः॥१॥

प्रतिहारी — (क) हे<sup>र</sup> एव्वंगओ महाराओ। काञ्चुकीयः — भवति! गच्छ।

<sup>(</sup>क) आर्य! किमेतत् ।

<sup>(</sup>क) हम् एवंगतो महाराजः।

<sup>)</sup> भिकात प्राप्तः २. जिल्लो क. ग. क. पाठः. ३. दिल्लो क. पाठः. ४. दिल्लो क. पाठः.

प्रतिहारी --- (क) अय्य! तह । (निष्कान्ता)

काञ्चकीर्यः — (सर्वतो विकोक्य) अहोतुखलु रामानिर्गमन-दिनादारभ्य श्रुन्यैवेयमयोध्या संलक्ष्यते । कुतः,

नागेन्द्रा यवसामिलाषिवमुखाः सास्रेक्षणा वाजिनो हेषाशून्यमुखाः सवृद्धवनिताबालाश्च पौरा जनाः । त्यक्ताहारकथाः मुद्दीनवदनाः ऋन्दन्त उच्चैर्दिशा रामो याति यया सदारसहजस्तामेव पश्यन्त्यमी॥ २॥

यावदहमपि महाराजस्य समीपवर्ती भैविष्यामि । (परिक्रम्यावछोक्य) अये अयं महाराजो महादेव्या सुमित्रया च सुदुःसहमपि पुत्र-विरहससुद्भत्रं शोकं निगृह्यात्मानमेव संस्थापयन्तीभ्यामन्वास्य-मानिस्तिष्ठति । कष्टा खल्ववस्था वर्तते । एष एष महाराजः,

पतत्युत्थाय चोत्थाय हा हेत्युचैर्लपन् मुहुः। दिशं पश्यति तामेव यया यातो रघूद्रहैंः॥ ३॥

(निष्कान्तः)

मिश्रविष्कम्भकः।

<sup>(</sup>क) आर्य! तथा।

 <sup>&#</sup>x27;यः — परिक्रम्यावलो' क. स. ग. घ. पाठः. २. 'भवामि' ङ. पाठः. ३. 'हः ॥ यावदहमपि महाराजस्य प्रस्मनन्तरोभविष्यामि । (नि' क. इ. पाठः.

(ततः प्रविशति यथानिर्दिष्टो राजा देव्यो च)

#### राजा ---

ही बत्स! राम! जगतां नयनाभिराम! हा बत्स! लक्ष्मण! सलक्षणसर्वगात्र!। हा साध्व! मैथिलि! पतिस्थितचित्तवृत्ते! हा हा गताः किल वनं बत मे तनूजाः॥ ४॥

चित्रमिदं भोः!, यद् भ्रातृस्नेहात् पितरि विमुक्तस्नेहैंमपि ताव-छक्ष्मणं द्रष्टुमिच्छामि । वधु! वैदेहि!

> रामेणापि परित्यक्तो लक्ष्मणेन च गर्हितः । अयशोभाजनं लोके परित्यक्तस्त्वयाप्यहम् ॥ ५ ॥

पुत्र राम! वत्स लक्ष्मण! वधु वैदेहि! प्रयच्छत मे प्रतिवचनं पुत्रकाः!। श्रून्यमिदं भोः!। न मे कश्चित् प्रतिवचनं प्रयच्छ-ति । कौसल्यामातः! कासि ।

> सत्यसन्ध! जितकोध! विमत्सर! जगत्यिय!। गुरुशुश्रूषणे युक्त! प्रतिवाक्यं प्रयच्छ मे ॥ ६ ॥

हा कासौ सर्वजनहृद्यनयनाभिरामो रामः, कासौ मिय गुर्व-जुवृत्तिः, कासौ शोकार्तेष्त्रजुकम्पा, कासौ तृणवद्गाणितराज्यै-

 <sup>&#</sup>x27;हा राम! लोकप्रदर्णाभिराम! हा लक्ष्मण! आनुषु सहिमभूत! । ह' साब्दि! वैदेहि!
 कुलप्रदीपे! हा कीर्तिरेषां गमनात् प्रनष्टा ॥' क. स. घ. ट. पाउ. २. 'दं भोः भ्रां' क. स., .
 'दं आतुलेहेन पि' ग. ड. पाउ. ३. 'ई लक्ष्मणमिष तावद् में क. स. पाउ.

श्रयः । पुत्र! राम! वृद्धं पितरं मां परित्यज्य किमसम्बद्धेन धर्मेण ते कृत्यम् । हा धिक् । कष्टं भोः !

सूर्य इव गतो रामः
सूर्य दिवस इव लक्ष्मणोऽनुगतः।
सूर्यदिवसावसाने
छायेव न दृश्यते सीता॥७॥

(ऊर्ध्वमवडोक्य) भोः कृतान्तहतक !

अनपत्मा वयं रामः पुत्रोऽन्यस्य महीपतेः। वने व्याघी च कैकेयी त्वया किं न कृतं त्रयम्॥८॥

कौसल्या — (सरुदितम्) (क) अळं दाणि महाराओं अदिम-तें सन्तिष्पिअ परवसं अत्ताणं कादुं। णं सा ते अ कुमारा महा-रार्अस्स समआवसाणे पेक्खिद्व्वा भविस्सन्ति।

राजा - का त्वं भोः!।

कौसल्या — (ख) असिणिद्धपुत्तप्पसैविणी खु अहं ।

<sup>(</sup>क) अलमिदानी महाराजोऽतिमात्रं सन्तप्य परवशमारमानं कर्तुम् । नतु सा तौ च कुमारौ महाराजस्य समयावसाने प्रेक्षितव्या भविष्यन्ति ।

<sup>(</sup>ख) अक्षिग्धपुत्रप्रसविनी खल्वहम् ।

 <sup>&#</sup>x27;ओ सीअप' ग. च. पाठः.
 'तं सीअस्स अताणं दादुं' क. पाढः.
 र्एण पे
 स. प. क. पाठः.
 भ. 'आइमी' ग. च. पाठः.

राजा — किं किं सर्वजनहृदयनयनाभिरामस्य रामस्य ज-ननी त्वमसि कौसल्या ।

कौसल्या — (क) महाराअ ! सा एव मन्द्रभाइणी खु अहं।

राजा — कौसल्ये! सारवती खल्वसि। त्वया हि खलु रामो गर्मे धृतः।

अहं हि दुःखमत्यन्तमसद्यं ज्वलनोपमम् । नैव सोढुं न संहर्तुं शक्नोमि मुषितेन्द्रियः ॥ ९ ॥ (म्रि<sup>मत्रो विक्रोक्य</sup>) **इयम**परा का ।

कौसल्या -- (स) महाराअ! वच्छळक्खण (इसर्घोक्ते)

राजा — (सहसोत्थाय) कासौ कासौ लक्ष्मणः । न दृश्यते । भोः ! कष्टम् ।

(देव्यौ ससंभ्रममुखाय राजानमवडम्बेते)

कौसल्या — (ग) महाराअ! वच्छळक्खणस्स जणणी सु-

<sup>(</sup>क) महाराज! सैव मन्द्रभागिनी खल्बहम् ।

<sup>(</sup>ख) महाराज! वत्सळक्ष्मण ।

<sup>(</sup>ग) महाराज! बत्सछक्ष्मणस्य जननी सुमित्रेति वक्तुं मयोपकान्तम् ।

<sup>1. &#</sup>x27;बारितः' स. प. रू. पाठः. २. 'तु' ग. रू. पाठः.

मित्तत्ति वत्तुं मए उवक्कन्दं ।

राजा — अयि सुमित्रे!

तवैव पुत्रः सत्पुत्रो येन नक्तन्दिनं वने। रामो रघुकुलश्रेष्ठरछाययेवानुगम्यते॥ १०॥

(प्रविदय)

काञ्चुकीयः — जयतु महाराजः । एष खलु तत्रभवान् सुमन्त्रः प्राप्तः ।

राजा — (सहसोत्थाय सहर्षम्) अपि रामेण ।

काञ्चुकीयः --- न खळु, रथेन।

राजा -- कैथं कथं रथेन केवलेन। (इति मूर्छितः पति)

देव्यो — (क) महाराअ ! समस्सासिहि समस्सासिहि । (गात्राणि परामृशतः)

काञ्चुकीयः — भोः ! कष्टम् । ईदृग्विधाः पुरुषविशेषा ईदृशीमापदं प्राप्नुवन्तीति विधिरनतिक्रमणीयः । महाराज ! समाश्वसिहि समाश्वसिहि ।

(क) महाराज! समाश्वासिहि समाश्वासिहि।

१. 'किं किं रथेन। (इ' ग. पाट:.

 <sup>&</sup>quot;नक्कन्दिवम्" इति स्यात्।

राजा — (किञ्चित् समाधस्य) बालाके! सुमन्त्र एक एव ननु प्राप्तः।

काञ्चुकीयः — महाराज ! अथिकम् । राजा — कष्टं भोः !

शून्यः प्राप्तो यदि रथो भद्मो मम मनोरथः । नूनं दशरथं नेतुं कालेन प्रेषितो रथः ॥ ११ ॥

, तेन हि शीघं प्रवेश्यताम्।

> काञ्चुकीयः — यदाज्ञापयति महाराजः। (निष्कान्तः) राजा —

धन्याः खलु वने वातास्तटाकपरिवर्तिनः। विचरन्तं वने रामं ये स्पृशन्ति यथासुखम् ॥ १२ ॥

(ततः प्रविश्वति सुमन्त्रः)

सुमन्त्रः — (सर्वतो विछोक्य सशोकम्)

एते भृत्याः स्वानि कर्माणि हित्वा स्नेहाद् रामे जातबाष्पाकुलाक्षाः । चिन्तादीनाः शोकसंदग्धदेहा विकोशन्तं पार्थिवं गर्हयन्ति ॥ १३ ॥

१. 'बालाके! प्रवेशय तम्' घ. पाठः. २. 'स्वामिनं ग' ग. छ. पाठः.

<sup>(उपेस)</sup> जयतु महाराजः ।

राजा — भ्रातः! सुमन्त्र!

क मे ज्येष्ठो रामैः—

नहि नहि युक्तमभिहितं मया।

क ते ज्येष्ठो रामः प्रियसुत! सुतः सा क दुहिता विदेहानां भर्तुर्निरतिशयभक्तिर्गुरुजने । क वा सौमित्रिर्मा <sup>‡</sup>हतपितृकमासन्नमरणं किमप्याहुः किं ते सकलजनशोकार्णवकरम् ॥ १४ ॥

सुमन्त्रः — महाराज! मा मैवममङ्गलवचनानि भाषिष्ठाः। अचिरादेव तान् द्रक्ष्यसि।

राजा — सत्यमयुक्तमभिहितं मया। नायं तपस्विनामुचितः प्रश्नः। तत् कथ्यताम्। अपि तपस्विनां तपो वर्धते। अप्यर-ण्यानि स्वाधीनानि विचरन्ती वैदेही न परिखिद्यते।

सुमित्रा — (क) सुमन्त ! बहुवक्कळाळिङ्कदसरीरा वाळा

(क) सुमन्त्र! बहुवल्कलालब्कृतशरीरा बालाप्यवालचारित्रा भर्तुः सहधर्मचा-

१. '(पगम्य)' इ. ग. इ. पाठः. २. 'म: प्रि' ग. पाठः.

<sup>🕽</sup> इतः पिता इतपिता । ततो भूयः कुत्सायां कन् ।

वि अवाळचारिता भत्तुणो सहधम्मआरिणी अहो महाराअं च किश्चि णाळवदि ।

सुमन्त्रः — सर्व एव महाराजम् ।

राजा — न न । श्रोत्ररसायनैर्मम हृदयातुरौषधैस्तेषां नाम-धेयैरेव श्रावय ।

सुमन्त्रः - यदाज्ञापयति महाराजः । आयुष्मान् रामः ।

राजा — राम इति । अयं रामः । तन्नामश्रवणौत् स्पृष्ट इव मे प्रतिभाति । ततस्ततः ।

सुमन्त्रः — आयुष्मान् लक्ष्मणः ।

राजाँ - अयं लक्ष्मणः । ततस्ततः ।

सुमन्त्रः — आयुष्मर्तौ सीता जनकराजपुत्री ।

राजा — इयं वैदेही । रामो लक्ष्मणो वैदेहीत्ययमक्रमः ।

सुमन्त्रः --- अथ कः क्रमः ।

रिणी अस्मान् महाराजं च किश्चिनालपति ।

 <sup>&#</sup>x27;णी किं अ' ग. पाठः.
 'णादेव स्पृ' स. ग., 'णादेव रष्ट' क., 'णादेव खिष्ट'
 पाठः.
 'वा—लक्ष्मण इति । अ' ग. पाठः.
 'ती ज' ग. पाठः.

राजा — रामो वैदेही लक्ष्मण इलमिधीयताम् ।

रामलक्ष्मणयोर्मध्ये तिष्ठत्वत्रापि मैथिली । बहुदोषाण्यरण्यानि सनाथैषा भविष्यति ॥ १५॥

सुमन्त्रः -- यदाज्ञापयति महाराजः । आयुष्मान् रामः।

राजा --- अयं रामः।

सुमन्त्रः — आयुष्मती जनकराजपुत्री ।

राजा — इयं वैदेही।

सुमन्त्रः — आयुष्मान् लक्ष्मणः ।

राजा — अयं लक्ष्मणः । राम! वैदेहि! लक्ष्मण! परिष्व-जर्ष्वं मां पुत्रकाः!।

> सकृत् स्पृशामि वा रामं सकृत् पश्यामि वा पुनः। गतायुरमृतेनेव जीवामीति मतिर्मम ॥ १६ ॥

सुमन्त्रः — शृङ्गिबेरपुरे रथादवतीर्यायोध्याभिमुखाः स्थित्वा सर्व एव महाराजं शिरसा प्रणम्य विज्ञापयितुमारब्धाः ।

कमप्यर्थ चिरं ध्यात्वा वक्तुं प्रस्फुरिताधराः । बाष्पस्तम्भितकण्ठत्वादनुक्त्वैव वनं गताः ॥ १७ ॥ राजा — कथमनुक्त्वैव वनं गताः । (इति ह्रिगुणं मोहसुपगतः)

१. 'त' क. सं. पाठः.

सुमन्त्रः — (ससम्भ्रमम्) बालाके! उच्यताममाखेभ्यः — अप्रतीकारायां दशायां वर्तते महाराज इति ।

काञ्चुकीयः — तथा। (निष्कान्तः) देव्यौ — (क) महाराअ! समस्ससिहि समस्ससिहि। राजा — (किश्चित् समाधस्य)

अङ्गं मे स्पृश कौसल्ये! न त्वां पश्यामि चक्षुषा । रामं प्रति गता बुद्धिरद्यापि न निवर्तते ॥ १८ ॥

पुत्र! राम! यत् खलु मया सन्ततं चिन्तितं,

राज्ये त्वामभिषिच्य सन्नरपतेर्छीभात् कृतार्थाः प्रजाः कृत्वा त्वत्सहजान् समानविभवान् कुर्वात्मनः सन्ततम् । इत्यादिश्य च ते तपोवनामितो गन्तव्यमित्येतया कैकेय्या हि तदन्यथा कृतमहो निःशेषमेकक्षणे ॥ १९ ॥

सुमन्त्र! उच्यतां कैकेय्याः ---

गतो रामः प्रियं तेऽस्तु त्यक्तोऽहमपि जीवितैः। क्षिप्रमानीयतां पुत्रः पापं सफलमस्त्विति ॥ २०॥

सुमन्त्रः — यदाज्ञापयति महाराजः ।

(क) महाराज! समाश्वसिहि समाश्वसिहि।

<sup>1.</sup> सुमन्त्रः -- 'महाराज! किशित् समाथसिहि समाथसिहि ।' स. पाटः.

राजा — (कर्ष्यमवलोक्य) अये रामकथाश्रवणसन्दग्धहृदयं मामाश्वासिवतुमागताः पितरः । कोऽत्र ।

(प्रविश्य)

काञ्चुकीयः --- जयतु महाराजः।

राजा --- आपस्तावत् ।

काञ्चुकीयः — यदाज्ञापयति महाराजः। (निष्कम्य प्रविश्य)

जयतु महाराजः । इमा आपः ।

राजा — (आचम्यावछोक्य)

अयममरपतेः सखा दिलीपो रघुरयमत्रभवानजः पिता मे । किमैभिगमनकारणं भवद्भिः सह वसने समयो ममापि तत्रै ॥ २१॥

राम ! वैदेहि ! लक्ष्मण ! अहमितः पितृणीं सकाशं गच्छामि । हे पितरः ! अयमयमागच्छामि । (मूर्छया परामृष्टः)

(काञ्चुकीयो यवनिकास्तरणं करोति)

सर्वे --- हा है। महाराजः । (क) हा हा महाराओ ।

(निष्कान्ताः सर्वे)

द्वितीयोऽङ्कः।

## (क) हा हा महाराजः ।

 <sup>&#</sup>x27;मिह ग' ग, इ. पाठः.
 'त्र १ हे पितरः! अय' क. ख. पाठः.
 राम! बत्स लक्ष्मण! बधु वैदेहि! अ' स. पाठः.
 ४. 'नतुग' ग, इ. पाठः.
 ५. '(स्वर्यातः)'
 स. पाठः.
 ६. 'हा महाराओ । (यवनिकास्तरणं करोति) (नि' ख. पाठः.

# अय तृतीयोऽहः।

(ततः प्रविशति सुधाकारः)

सुधाकारः — (सम्मार्जनादीनि कृत्वा) (क) भोदु , दाणि कि-दं एत्थ कय्यं अय्यसम्भवअस्स<sup>†</sup> आणत्तं । जाव मुहुत्तं सुवि-स्सं । (खिपिति)

(प्रविश्य)

भटः — (चेटमुपगम्य ताडियता) (त) अङ्घो दासीएपुत्त! किं दाणि कम्मं ण करेसि। (ताडियति)

सुधाकारः — (बद्धा) (ग) ताळेहि मं ताळेहि मं।

**भटः —** <sup>(घ)</sup> ताडिदे तुवं किं करिस्सिस ।

सुधाकारः — (ङ) अहण्णस्स मम कत्तवीअस्स विअ बा-हुसहस्सं णित्थ ।

- (क) भवतु, इदानीं कृतमत्र कार्यमार्थसंभवकस्याज्ञप्तम् । यावन्मुहूर्ते खप्स्यामि ।
- (ख) अङ्को दास्याःपुत्र! किमिदानीं कर्म न करोषि ।
- (ग) ताडय मां ताडय माम्।
- . (घ) ताडिते त्वं किं करिष्यासी ।
- अधन्यस्य मम कार्तवीर्यस्येव वाहुसहस्त्रं नास्ति ।

र्† स्वप्नवासवदत्ते पद्मावतीभटः सम्भवदनाम्ना व्यवद्भतः।

भटः — (क) बाहुसहस्सेण कि क्रय्यं।

सुधाकारः — (ब) तुमं हणिस्सं ।

भटः — (ग) एहि दासीएपुत्त ! मुदे मुश्चिस्सं । (प्रनरापि ताडयति)

सुधाकारः — (रुदित्वा) (घ) सक्कं दाणि भट्टा ! मे अवराहं जाणिदुं।

भटः — (ङ) णित्थ किळ अवराहो णित्थ । णं मए स-न्दिहो भिट्टदारअस्स रामस्स रञ्जिवन्भट्टिकदसन्दावेण सग्गं गदस्स भिट्टिणो दसरहस्स पिडमागेहं देडुं अज्ज कोसळ्ळापु-रोएहि सव्वेहि अन्तेउरेहि इह आअन्तव्वं ति । एत्थ दाणि तुए किं किदं।

सुधाकारः — (च) पेक्खदु मट्टा अवणीदकवोदसन्दा-

<sup>(</sup>क) बाहुसहस्रेण कि कार्यम्।

<sup>(</sup>ख) त्वां हानिष्यामि ।

<sup>(</sup>ग) एहि दास्याःपुत्र ! मृते मोक्ष्यामि ।

<sup>(</sup>घ) शक्यिमदानीं भर्तः! मेऽपराधं ज्ञातुम् ।

<sup>(</sup>ङ) नास्ति किळापराधो नास्ति । ननु मया सन्दिष्टो मर्तृदारकस्य रामस्य राज्यविश्रष्टकृतसन्तापेन स्वर्गे गतस्य मर्तुर्दश्चरथस्य प्रतिमागेहं द्रष्टुमध कौसल्यापु-रोगैः सर्वेरन्तःपुरेरिहागन्तन्यमिति । अत्रेदानीं त्वया किं कृतम् ।

<sup>(</sup>च) पश्यतु भर्ता अपनीतकपोतसन्दानकं तावद् गर्भगृहम् । सौधवर्णकदत्त-

<sup>1. &#</sup>x27;णं एत्थ दाणि म' ग., 'एत्थ दाणि म' क. स. पाठ:.

णअं दाव गन्भिगहं । सोहैवण्णअदत्तचन्द्णपञ्चाङ्गुळा भित्ती-ओ । ओसत्तमळ्ळदामसोहीणि दुवाराणि । पङ्ण्णा वाळुआ । एत्थ दाणि मए किं ण किदं ।

भटः — (क) जइ एवं, विस्सत्थो गष्छ । जाव अहं वि सव्वं किदं त्ति अमचरस णिवेदेमि ।

(निष्कान्तौ)

(भवेशकः)

(ततः प्रविशति भरतो रथेन सूर्तक्ष)

भरतः — (सावेगम्) सूत्! चिरं मातुल(कुल)परिचयादवि-ज्ञातवृत्तान्तोऽस्मि। श्रुतं मया दृढमकल्यशरीरो महाराज इति। तदुच्यतां,

पितुर्में को व्याधिः

सूतः —

हुद्यपरितापः खलु महान्

भरतः---

किमाहुस्तं वैद्याः

सूतः —

न खलु भिषजस्तत्र निपुणाः।

चन्दनपञ्चाङ्गुला भित्तयः । अवसक्तमाल्यदामशोभीनि द्वाराणि । प्रकीर्णा वालु-काः । अत्रेदानीं मया किं न कतम् ।

(क) यद्येवं, विश्वस्तो गच्छ । यावद्रहमि सर्वं कृतिमत्यमात्याय निवेदयामि ।

<sup>1. &#</sup>x27;धविष्णपु द' क. पाठः, १. 'तिन च )' क. सं. पाठः, १, 'रो राजेति' सं, पाठः, ४, 'तः--आयुप्पन् ! हु' ग, ४, पाठः,

भरतः ---

किमाहारं भुङ्के शयनमपि

सूतः —

भूमौ निरशनः

भरतः ---

किमाशी स्याद

सृतः ---

दैवं

भरतः ---

स्फुरित हृदयं वाहय रथम् ॥१॥

सूतः — यदाज्ञापयत्यायुष्मान् । (रैथं वाहयति)

भरतः — (रथवेगं निरूप्य) अहोतुखलु रथवेगः । एते ते,

> हुमा धावन्तीव हुतरथगतिक्षीणविषया नदीबोहूत्ताम्बुर्निपतित मही नेमिविवरे । अरव्यक्तिर्नष्टा स्थितमिव जवाच्चक्रवलयं रजश्राश्चोद्धतं पतित पुरतो नानुपतित ॥ २ ॥

सृतः — आयुष्मर्न् ! सोपस्नेहतया वृक्षाणामभितः खल्वयो-ध्यया भवितव्यम् ।

 <sup>&#</sup>x27;शास्य दे' ख. पाठः.
 'चोदयति)' ग. इ. पाठः.
 'न् ! अन्य इवोपसेहेन वृ' स्न. ग. पाठः.

भरतः — अहोतुखळु स्वजनदर्शनोत्सुकस्य त्वरता मे मन-सः । सम्प्रति हि,

> पतितिमव शिरः पितुः पादयोः स्निद्धतेवासि राज्ञा समुत्थापितः त्विरतमुपगता इव भ्रातरः क्षेद्यन्तीव मा-मश्रुभिर्मातरः । सहश इति महानिति व्यायतश्चेति भृत्यैरिवाहं स्तुतः सेवया परिहसितिमवात्मनस्तत्र पश्यामि वेषं च भाषां च सौमित्रिणा ॥ ३ ॥

सृतः — (आत्मगतम्) भोः ! कष्टम् , यदयमविज्ञाय महाराज-विनाशमुद्कें निष्फलामाशां परिवहन्नयोध्यां प्रवेक्ष्यति कुमारः । जानद्विरप्यसाभिनं निवेद्यते । कुतः ,

> पितुः प्राणपरित्यागं मातुरैश्वर्यलुब्धताम् । ज्येष्ठश्चातुः प्रवासं च त्रीन् दोषान् कोऽभिधास्यति ॥४॥

> > (प्रविश्य)

भटः - जयतु कुमारः ।

भरतः - भद्र! किं शत्रुझो मामभिगतः।

भटः — अभि(ग)तः खलु वर्तते कुमारः । उपाध्यायास्तु भवन्तमाहुः । भरतः - किमिति किमिति।

भटः — एकनाडिकावशेषः कृत्तिकाविषयः। तस्मात् प्रति-पन्नायामेव रोहिण्यामयोध्यां प्रवेक्यति कुमारः।

भरतः — बाढमेवम् । न भया गुरुवचनमतिकान्तपूर्वम् । गच्छ त्वम् ।

भटः - यदाज्ञापयति कुमारः। (निक्कान्तः)

भरतः — अथ कस्मिन् प्रदेशे विश्वमिष्ये । भवतु, दृष्टम् । एतस्मिन् वृक्षान्तराविष्कृते देवकुले मुद्धर्त विश्व-मिष्ये । तदुभयं भविष्यति देवतपूजा विश्वमश्च । अथच उपापविश्य प्रवेष्टव्यानि नगराणीति सत्समुदाचारः । तस्मात् स्थाप्यतां रथः ।

सूतः - यदाज्ञापयत्यायुष्मान् । (रथं स्थापयति)

भरतः — (रथादवर्तार्य) सृत ! एकान्ते विश्रामयाश्वान् ।

सूतः — यदाज्ञापयत्यायुष्मान् । (निष्क्रान्तः)

भरतः — (किश्चिद् गत्मावलोक्य) साधुमुक्तपुष्पलाजाविष्कृता वलयः, दत्तचन्दनपञ्चाङ्गुला भित्तयः, अवसक्तमाल्यदामशो-भीनि द्वाराणि, प्रकीर्णा वालुकाः। किन्नुखलु पार्वणोऽयं विशेषः,

१. 'प्रविद्याव' स. घ., 'बिस्तो' क., 'उपगम्य)' इ. पाटः.

अथवा आह्निकमास्तिक्यम्। कस्यनुष्वतु दैवतस्य स्थानं भ-विष्यति। नेह किञ्चित् प्रहरणं ध्वजो वा बहिश्चिद्धं दृश्यते। भवतु, प्रविश्य ज्ञास्ये। (शिवश्यावछोक्य) अहो कियामाधुर्यं पाषा-णानाम्। अहो भावगतिराकृतीनाम्। दैवतोदिष्टानामपि मा-नुषविश्वासतासां प्रतिमानाम्। किन्नुखलु चतुर्दैवतोऽयं स्तो-मः।अथवा यानि तानि भवन्तु। अस्ति तावन्मे मनसि प्रहेषः।

> कामं दैवतिमत्येव युक्तं नमयितुं शिरः । वार्षेलस्तु प्रणामः स्यादमन्त्रार्चितदैवतः ॥ ५ ॥ (प्रविश्य)

देवकुळिकः — भोः ! नैत्यकावसाने प्राणिधर्ममनुतिष्ठति मयि कोनुखल्वयमासां प्रतिमानामल्पान्तराकृतिरिव प्रतिमा-गृहं प्रविष्टः । भवतु, प्रविश्य ज्ञास्ये । (प्रविशति)

भरतः --- नमोऽस्तु ।

देवकुलिकः — नखलु नखलु प्रणामः कार्यः।

भरतः --- मा तावद् भोः !

<sup>\*</sup>वक्तन्यं किञ्चिदस्मासु विशिष्टः प्रतिपाल्यते । किङ्कृतः प्रतिषेघोऽयं नियमप्रभविष्णुता ॥ ६ ॥

 <sup>&#</sup>x27;कानि' ग. पाठः. २. सादः ।' क. ग. इ. पाठः.

<sup>\*</sup> वक्तव्यं, प्रतिपाल्यते, नियमप्रभविष्युता इत्यतेषु प्रश्नकाकुवेश्या ।

देवकुलिकः — न खल्वेतैः कारणैः प्रतिषेधयामि भव-न्तम् । किन्तु दैवतशङ्कया ब्राह्मणजनस्य प्रणामं परिहरामि । क्षत्रिया ह्यत्रभवन्तः ।

भरतः -- एवम् । क्षत्रिया ह्यत्रभवन्तः । अथ के नामात्र-भवन्तः ।

देवकुलिकः --- इक्ष्वाकवः।

भरतः — (सहर्षम्) इक्ष्वाकव इति । एते तेऽयोध्या-भर्तारः ।

एते ते दैवतानामसुरपुरवधे गच्छन्त्यभिसरी-मेते ते शकलोके सपुरजनपदा यान्ति स्वसुकृतैः। एते ते प्राप्नुवन्तः स्वभुजबलजितां कृत्स्नां वसुमती-मेते ते मृत्युना ये चिरमनवसिताश्लन्दं मृगयता॥७॥

भोः! यहच्छ्या खलु मया महत् फलमासादितम् । अभिधीयतां कस्तावदत्रभवान् ।

देवकुलिकः — अयं खलु तावत् सन्निहितसैर्वरत्नस्य वि-श्वजितो यज्ञस्य प्रवर्तयितौ प्रज्वलितधर्मप्रदीपो दिलीपः।

भरतः — नमोऽस्तु धर्मपरायणाय । अभिधीयतां कस्ता-वदत्रभवान् ।

 <sup>&#</sup>x27;q' स. पाठः.
 'ता बोक्ता प्र' इ. पाठः.

देवकुिकः — अयं खलु तावत् संवेशनोत्थापनयोरनेक-बाह्मणजनसहस्रप्रयुक्तपुण्याहशब्दरवो रघुः ।

भरतः — अहो बलवान् मृत्युरेतामि रक्षामातिकान्तः। नमोऽस्तु ब्राह्मणजनावेदितराज्यफलाय। अभिधीयतां कस्ता-वदत्रभवान्।

देवकुलिकः — अयं खलु तावत् प्रियावियोगनिर्वेद-परिलक्तराज्यभारो निलावभृथस्नानप्रशान्तरजा अजः।

भरतः — नमोऽस्तु श्लाघनीयपश्चात्तापाय। (दशरथस्य प्रति-मामवलोकयन् पर्योकुलो भ्रावा) भोः! बहुमानन्याक्षिप्तेन मनसा सुन्य-क्तं नावधारितम्। अभिधीयतां कस्तावदन्त्रभवान्।

देवकुलिकः -- अयं दिलीपः।

भरतः - पितृपितामहो महाराजस्य । ततस्ततः ।

देवकुलिकः — अत्रभवान् रघुः।

भरतः - पितामहो महाराजस्य । तर्तस्ततः।

देवकुलिकः — अत्रभवानजः।

भरतः -- पिता तातस्य । किमिति किमिति ।

देवकुलिकः — अयं दिलीपः, अयं रघुः, अयमजः।

<sup>1. &#</sup>x27;नोपथा' ग. W. पाटः. २. 'त' स. पाठः. ३. 'तः' स. म. पाठः.

भरतः — भवन्तं किञ्चित् पृच्छामि । धरमाणानामपि प्र-तिमाः स्थाप्यन्ते ।

देवकुलिकः — न खलु, अतिकान्तानामेव ।

भरतः - तेन ह्यापृच्छे भवन्तम्।

देवकुलिकः --- तिष्ठ ।

येन प्राणाश्च राज्यं च स्त्रीशुल्कार्थे विसर्जिताः। इमां दशरथस्य त्वं प्रतिमां किं न पृच्छसे ॥ ८॥

भरतः — हा तात! (म्रार्क्षतः पति । पुनः पत्यौगत्य)

हृदय! भव सकामं यत्कृते राङ्कसे त्वं शृणु पितृनिधनं ते गच्छ धैर्यं च तावत् । स्पृशति तु यदि नीचो मामयं शुल्कशब्द-स्त्वथच(?) भवति सत्यं यत्र देहो विशोध्यैः॥९॥ आर्थः!।

देवकुिकः — आर्येति, इक्ष्वाकुकुलालापः खल्वयम् । कचित् कैकेयीपुचो भरतो भवान् ननु ।

भरतः - अथिकम् अथिकम् । दशरथपुत्रो भरतोऽस्मि, न कैकेय्याः ।

 <sup>&#</sup>x27;मा स्थाप्यते ।' ल. पढः. २. 'खिमझाय)' क. घ. पाटः. ३. 'ध्यः ॥ बेव-क्विकः — समाश्वसिंहि समाश्वसिंहि । भरतः — (समाश्वस्य) आ ' क. पाटः.

१ ९ च्छर्साखेब वा पाठो भवेत् ।

देवकुलिकः — तेन ह्यापृच्छे भवन्तम् ।

भरतः - तिष्ठ । शेषमभिधीयताम् ।

देवकुलिकः — का गतिः। श्रूयताम्, उपरतस्तत्रभवान् दश्तरथः। सीतालक्ष्मणसहायस्य रामस्य वनगमनप्रयोजनं न जाने।

भरतः — कथं कथम् आर्योऽपि वनं गतः । (द्विगुणं मोह-वुपगतः)

देवकुलिकः — कुमार! समाश्वसिहि समाश्वसिहि । भरतः — (समाश्वस्य)

अयोध्यामटवीभूतां पित्रा भ्रात्रा च वर्जिताम् । पिपासातोंऽनुधावामि क्षीणतोयां नदीमिव ॥ १०॥

आर्य ! विस्तरश्रवणं मे मनसः स्थैर्यमुत्पादयति । तत् सर्वमन-वशेषमभिधीयताम् ।

देवकुळिकः — श्रूयतां, तत्रभवता राज्ञाभिषिच्यमाने तत्र-भवति रामे भवतो जनन्याभिहितं किल ।

भरतः -- तिष्ठ ।

तं स्मृत्वा शुल्कदोषं भवतु मम स्रुतो राजेत्यभिहितं तद्भैयंणाश्वसत्या वज स्रुत! वनमित्यायोऽप्यभिहितः। तं दृष्ट्वा बद्धचीरं निधनमसदृशं राजा ननु गतः पाल्यन्ते धिक् प्रलापा ननु मयि सदृशाः शेषाः प्रकृतिभिः॥११॥ (मोहमुपगतः)

(नेपध्ये)

(क) उस्सरह अय्या ! उस्सरहै ।

देवकुलिकः — (विलोक्य) अये,

काले खल्वागता देव्यः पुत्रे मोहमुपागते । हस्तस्पर्शो हि मातॄणामजलः" सजलाङ्गलिः॥ १२॥

(ततः प्रविशान्ति देव्यः सुमन्त्रश्च)

सुमन्त्रः -- इत इतो भवत्यः।

इदं गृहं तत् प्रतिमानृपस्य नः समुच्छ्रयो यस्य स हर्म्यदुर्लभः । अयन्त्रितैरप्रतिहारिकागतै-र्विना प्रणामं पथिकैरुपास्यते ॥ १३॥

(क) उत्सरतार्याः! उत्सरत।

 <sup>&#</sup>x27;(इति सन्तापात् पतिति)' घ. पाठः.
 र. 'ह अञ्चा!' घ. पाठः.
 ३. 'ति सुमन्त्रो देव्यक्ष' घ. पाठः.

<sup>&#</sup>x27;अजलस्य जलामिलः' इति चतुर्थः पादः पटनीयो भाति ।

(प्रविदेयावडोक्य) भवत्यः! नखलु नखलु प्रवेष्टव्यम् ।

अयं हि पतितः कोऽपि वयस्स्थ इव पार्थिवः।

देवकुलिकः—

परशङ्कामलं कर्तुं गृह्यतां भरतो ह्ययम्॥ १४॥

(निष्कान्तैः)

देव्यः --- (सहसोपगम्य) (क) हा जादै! भरद!।

भरतः ---(किश्चित् समाश्वस्य) आर्य ! ।

सुमन्त्रः — जयतु महा (इत्यधेंके सविषादम्) अहो स्वरसाद-

इयम् । मन्ये प्रतिमास्थो महाराजो व्याहरतीति ।

भरतैः - अथ मातृणामिदानीं कावस्था।

देट्यः — (ल) जाद! एसा णो अवत्थाँ। (अवगुण्ठनमप-

<sup>(</sup>क) हा जात! भरत!।

<sup>(</sup>ख) जात! एषा नोऽवस्था।

१. 'इव तं दृष्वा) घ. पाठः. २. 'न्तो देवकुलिकः) सर्वाः — हा' क. पाठः. ३. 'द!।' क. ग. इ. पाठः. ४. तः — 'मातरः! इदा' क. ख. पाठः. ५. 'सर्वाः — (अवगुष्टनमप्ननीय) जा' क. घ. पाठः. ६. 'स्था। (इति स्दन्ति)' क. पाठः.

सुमन्त्रः -- भवत्यः ! निगृह्यतामुत्कण्ठा ।

भरतः — (समन्त्रं विलोक्य) सर्वसमुदाचारसन्निकर्षस्तु मां सचयति । कचित् तात ! सुमन्त्रो भवान् ननु ।

सुमन्त्रः — कुमार! अथकिम् । सुमन्त्रोऽस्मि ।

अन्वास्यमानश्चिरजीवदोषैः

कृतन्नभावेन विर्डम्बमानः । अहं हि तस्मिन् नृपतौ विपन्ने जीवामि शुन्यस्य रथस्य सृतः ॥ १५ ॥

भरतः — हा तात! (उत्थाय) तात! अभिवादनक्रममुपदे-ष्टुमिच्छामि मातृणाम्।

सुमन्त्रः — बाढम् । इयं तत्रभवतो रामस्य जननी देवी कौसत्या ।

भरतः - अम्ब ! अनपराद्धोऽहमभिवादये ।

कौसल्या — (क) जाद ! णिस्सन्दावो होहि ।

भरतः — (भारमगतम्) आकुष्ट इवास्म्यनेन । (पकाशम्) अनुगृहीतोऽस्मि । ततस्ततः ।

(क) जात ! निःसन्तापो भव ।

 <sup>&#</sup>x27;স' ক. মা. ন. দাড:.

सुमन्त्रः — इयं तत्रभवतो लक्ष्मणस्य जननी देवी सुमित्रा।

भरतः — अम्ब ! लक्ष्मणेन क्ष्मितिसन्धितोऽहमभिवादये।
सुमित्रा — (क) जाद! जसोभाई होहि।

भरतेः — अम्ब ! इदं प्रयति<sup>हे</sup>ये । अनुगृहीतोऽस्मि ततस्ततः ।

सुमन्त्रः --- इयं ते जननी ।

भरतैः — (सरोवम् उत्थाय) आः पापे !

मम मातुश्च मातुश्च मध्यस्था त्वं न शोभसे । गङ्गायमुनयोर्मध्ये कुनदीव प्रवेशिता ॥ १६ ॥

कैकेयी -- (ल) जाद! किं मए किदं।

भरतः — किं कृतमिति वदसि ।

वयमयशसा चीरेणायों नृपो गृहमृत्युना प्रततरुदितैः कृत्स्नायोध्या मुगैः सह लक्ष्मणः ।

<sup>(</sup>क) जात! यशोभागी भव।

<sup>(</sup>ख) जात! किं मया कृतम् ।

 <sup>&#</sup>x27;त:—(आत्मगतम्) इ' क. पाठः. २. 'ध्वे । (प्रकाशम्) अ' क. पाठः. ३. 'तः— आः' क. ग. घ. पाठः.

S 'अतिसंहित' इति वा पाटः स्थान् ।

दयिततनयाः शोकेनाम्बाः स्तुषाध्वपरिश्रमै-र्घिगिति वचसा चोग्रेणात्मा त्वया ननु योजिताः॥ १७॥

विभागत वचसा चात्रणात्मा त्वया गन्नु चार्रजताः॥ रङ्गा

कौसल्या — (क) जाद! सव्वसमुदाआरमञ्झत्थो कि ण वन्दिस मादरं।

भरतः — मातरमिति । अम्ब ! त्वमेव मे माता । अम्ब ! अभिवाद्ये ।

कौसल्या --- (स) णहि णहि । इअ दे जणणी ।

भरतः — आसीत् पुरा । न त्विदानीम् । पश्यतु भवती,

सक्त्वा स्नेहं शीलसङ्कान्तदोषैः

पुत्रास्तावन्नन्वपुत्राः क्रियन्ते ।

लोके पूर्व स्थापयाम्येष धर्म

भर्तृद्रोहादस्तु माताप्यमाता ॥ १८ ॥

कैकेयी — (ग) जाद! महाराअस्स सच्चवअणं रक्खन्तीए मए तह उत्तं।

भरतः -- किमिति किमिति।

<sup>(</sup>क) जात सर्वसमुदाचारमध्यस्थः किं न वन्दसे मातरम् ।

<sup>(</sup>स) नहि नहि । इयं ते जननी ।

<sup>(</sup>ग) जात! महाराजस्य सत्यवचनं रक्षन्त्या मया तथोक्तम्।

कैकेयी --- (क) पुत्तओ मे राआ होदु त्ति।

भरतः - अथ स इदानीमार्योऽपि भवत्याः कः ।

पितुर्मे नौरसः पुत्रो न क्रमेणाभिषिच्यते । दियता भ्रातरो न स्युः प्रकृतीनां न रोचते\*॥१९॥

कैकेयी — (ब) जाद! सुक्कळुद्धा णणु पुच्छिदव्या।

भरतः —

वल्कलैर्हतराजश्रीः पदातिः सह भार्यया। वनवासं त्वयाज्ञप्तः शुल्केऽप्येतदुदाहृतम् ॥ २० ॥

कैकेयी -- (ग) जाद! देसकाळे णिवेदेमि ।

भरतः —

अयशासि यदि लोभः कीर्तियत्वा किमस्मान् किमु नृपफलतर्षः किं नरेन्द्रो न दद्यात्। अथ तु नृपतिमातेत्येष शब्दस्तवेष्टो वदतु भवति! सत्यं किं तवार्यो न पुत्रः॥ २१॥

कष्टं कृतं भवत्या,

<sup>(</sup>क) पुत्रको मे राजा भवलिति ।

<sup>(</sup>स) जात! शुल्कलुव्धा ननु प्रष्टव्याः।

<sup>(</sup>ग) जात! देशकाले निबेदयामि ।

अत्र चतुर्थु नाक्येयु प्रश्नकाकुर्वोद्भव्या ।

त्वया राज्यैषिण्या नृपितरैसुभिर्नैव गणितः सुतं ज्येष्ठं च त्वं व्रज वनिमति प्रेषितवती । न शीर्ण यद् दृष्ट्वा जनकतनयां वल्कलवती-महो धात्रा सृष्टं भवति! हृद्यं वज्रकठिनम् ॥ २२॥

सुमन्त्रः — कुमार! एतौ वसिष्ठवामदेवौ सह प्रकृतिभिर-भिषेकं पुरस्कृत्य भवन्तं प्रत्युद्रतौ विज्ञापयतः।

> गोपहीना यथा गावो विलयं यान्त्यपालिताः । एवं नृपतिहीना हि विलयं यान्ति वै प्रजाः ॥ २३ ॥

भरतः — अनुगच्छन्तु मां प्रकृतयः ।

सुमन्त्रः -- अभिषेकं विसञ्य क भवान् यास्यति ।

भरतः — अभिषेकमिति । इहात्रभवत्यै प्रदीयताम्।

सुमन्त्रः -- क भवान् यास्यति ।

भरतः--

तत्र यास्यामि यत्रासौ वर्तते लक्ष्मणित्रयः । नायोध्या तं विनायोध्या सायोध्या यत्र राघवः॥ २४॥

(निष्कान्ताः सर्वे)

तृतीयोऽङ्कः ।

१. 'सुरभि' सा. पाठ:,

### अथ चतुर्थोऽङ्कः ।

(ततः प्रविशतश्रेखौ)

विजया — (क) हळा णिन्दिणिए! भणेहि भणेहि। अ-ज्ज कोसळ्ळापुरोगेहि सञ्चेहि अन्तेबुरेहि पिडमागेहं दहुं ग-देहि तिहं किळ भट्टिदारओ भरदो दिहो। अहं च मन्दभाआ दुवारे टिदा।

नन्दिनिका — (ल) हळा ! दिहो अझेहि कोदूहळेण भ-ट्रिदारओ भरदो ।

विजया — (ग) भट्टिणी कुमारेण किं भणिदा ।

नन्दिनिका --- (घ) किं भणिदं। ओळोइदुं वि णेच्छिदि कुमारो।

<sup>(</sup>क) हला नन्दिनिके! भण भण । अद्य कौसल्यापुरोगैः सर्वेरन्तःपुरैः प्रति-मागेहं द्रष्टुं गतैस्तत्र किल भर्तृदारको भरतो दृष्टः । अहं च मन्दभागा द्वारे स्थिता ।

<sup>(</sup>स) हला! दष्टोऽस्माभिः कौतूहलेन भर्तृदारको भरतः।

<sup>(</sup>ग) भट्टिनी कुमारेण किं भणिता ।

<sup>(</sup>घ) किं मणितम् । अवलोकितुमपि नेच्छति कुमारः ।

विजया — (क) अहो अचाहिदं। रज्जळुदाए भट्टिदार-अस्स रामस्स रज्जविब्भट्टं करन्तीए अत्तणो वेहव्वं आ-दिट्टं। ळोओ वि विणासं गमिओ। णिग्विणा हु भट्टिणी। पापअं किदं।

नान्दिनिका — (ब) हळा! सुणाहि, पइदीहि आणीदं अ-नितेअं विसिज्जिअ रामतवीवणं गदी कुमारी।

विजया — (सिवपादम्) (ग) हं एवं गदो कुमारो । णन्दि-णिए! एहि, अहो मिट्टिणि पेक्खामो ।

(निष्क्रान्ते)

मवेशकः ।

(ततः प्रविश्वति भरतो रथेन सुमन्त्रः सूतक्ष)

भरतः ---

स्वर्गं गते नरपतौ सुकृतानुयात्रे पौराश्रुपातसिट्टिरनुगम्यमानः।

<sup>(</sup>क) अहो अयाहितम् । राज्यखब्यया मर्तृदारकस्य रामस्य राज्यविश्रष्टं कुर्व-त्यात्मनो वैधव्यमादिष्टम् । छोकोऽपि विनाशं गमितः । निर्धृणा खलु भद्दिनी । पापकं कृतम् ।

<sup>(</sup>ম) हला ! পূলু , प्रकृतिभिरानीतमनिषेकं विसुन्य रामतपोवनं गतः कुमारः ।

<sup>(</sup>ग) हम् एवं गतः कुमारः । निदिनिकः! एह्यांबां भट्टिनीं परयावः ।

१. 'बाफै:' ख. पाठः.

द्रष्टुं प्रयाम्यकृपणेषु तपोवनेषु रामाभिधानमगरं जगतः शशाङ्कम् ॥ १॥

सुमन्त्रः — एष एष आयुष्मान् भरतः,

दैसेन्द्रमानमथनस्य नृपस्य पुत्रो यज्ञोपयुक्तविभवस्य नृपस्य पौत्रः । भ्राता पितुः प्रियकरस्य जगत्त्रियस्य रामस्य रामसदृशेन पथा प्रयाति ॥ २ ॥

भरतः -- भोस्तात !।

सुमन्त्रः — कुमार ! अयमस्मि ।

भरतः — क तत्रभवान् ममार्थो रामः । कासो महाराजस्य प्रितिधिः। क सन्निदर्शनं सारवताम् । कासौ प्रत्यादेशो राज्य- छुब्धायाः कैकेय्याः । क तत् पात्रं यशसः । कासौ नरपतेः पुत्रः । कासौ सत्यमनुवतः ।

मम मातुः त्रियं कर्तुं येन छश्मीविसर्जिता। तमहं द्रष्टुमिच्छामि दैवतं परमं मम ॥ ३॥

सुमन्त्रः — कुमार ! एतस्मिन्नाश्रमपदे ।

अत्र रामश्र सीता च लक्ष्मणश्च महायशाः। सस्यं शीलं च भक्तिश्च येषु विग्रहवत् स्थि(ती?तम्)॥ ४॥

 <sup>&#</sup>x27;ताः' स. ग. घ. पाठः.

भरतः - तेन हि स्थाप्यतां रथः।

सूतः — यदाज्ञापयत्यायुष्मान् । (तथा करोति)

भरतः — (रथादवतीर्य) सूत ! एकान्ते विश्रामयाश्वान् ।

सूतः — यदाज्ञापयत्यायुष्मान् । (निष्कान्तः)

भरतः - भोस्तात! निवेचतां निवेचताम् ।

सुमन्त्रः — कुमार ! किमिति निवेचते ।

भरतः — राज्यलुब्धायाः कैकेय्याः पुत्रो भरतः प्राप्त इति ।

सुमन्त्रः --- कुमार! अलं गुरुजनापवादमभिधातुम् ।

भरतः — सुष्ठु, न न्याय्यं परदोषमभिधातुम् । तेन हि उच्यतामिक्ष्वाकुकुलन्यङ्गभूतो भरतो दर्शनमभिलषतीति ।

सुमन्त्रः — कुमार! नाहमेवं वक्तुं समर्थः । अथ पुनर्भ-रतः प्राप्त इति ब्र्याम् ।

भरतः — न न । नाम केवलमिधीयमानमकृतप्रायश्चि-चिमव में प्रतिभाति । किं ब्रह्मझानामिष परेण निवेदनं कियते । तस्मात् निष्ठतु तातः। अहमेव निवेदिषण्ये। भो भो! निवेद्यतां

१, 'मांप्र' घ. पाठः. १, 'ति। न पुनर्जद्य' स्त्र. पाठः.

निवेद्यतां तत्रभवते पितृवचनकराय राघवाय,

निर्घृणश्च कृतमश्च प्राकृतः प्रियसाहसः । भक्तिमानागतः कश्चित् कथं तिष्ठतु यात्विति ॥ ५ ॥

(ततः प्रविशति रामः सीतालक्ष्मणः भ्याम् )

रामः — (आकर्ष्य सहर्षम्) सौनित्रे ! किं शृगोपि । अपि विदे-हराजपुत्रि ! त्वमपि शृगोपि ।

> कस्यासौ सदृशतरः स्वरः वितुर्भे गाम्भीर्यात् परिभवतीत्र मेघनादम्। यः कुर्वन् मम हृदयस्य बन्धुशङ्कां सस्त्रेहेश्रुतिपथिमष्टतः प्रविष्टः॥ ६॥

लक्ष्मणः — आर्य! ममापि खल्वेष स्वरसंयोगो बन्धुज-नबहुमानमावहति । एष हि,

घनः स्पष्टो धीरः समदवृषभरिनग्धमधुरः

कलः कण्ठे वक्षस्यनुपहतसन्नाररभसः।

यथास्थानं प्राप्य स्फुटकरणनानाक्षरतया चतुर्णो वर्णानामभयमिव दातुं व्यवसितः॥ ७॥

रामः — सर्वथा नायमबान्धवस्य स्वरसंयोगः । क्वेदयतीव मे हृदयम् । वत्स ! लक्ष्मण ! दृश्यतां तावत् ।

**लक्ष्मणः — यदाज्ञापयत्यार्यः ।** (परिकामिति)

૧. 'દ્રે શું' ઘ. વાઢઃ.

भरतः — अये कथं न कश्चित् प्रतिवचनं प्रयञ्चिति। किन्नुखलु विज्ञातोऽस्मि कैकेट्याः पुत्रो भरतः प्राप्त इति ।

लक्ष्मणः — (विद्योक्य) अये अयमार्थो रामः। न न। रूप-साद्दयम्।

> मुखमनुपमं त्वार्थास्याभं शशाङ्कमनोहरं मम पितृसमं पीनं वक्षः सुरारिशरक्षतम् । सुतिपरिवृतस्तेजोराशिर्जगत्प्रियदर्शनो नरपतिरयं देवेन्द्रो वा स्वयं मधुसूदनः ॥ ८॥

(सुमन्त्रं दृष्ट्यः) अये तातः ।

सुमन्त्रः — अये कुमारो लक्ष्मणः।

भरतः - एवं गुरुरयम् । आर्थः! अभिवाद्ये ।

लक्ष्मणः — एद्योहि । आयुष्मान् भव । (प्रमन्त्रं गैक्ष्य) तात ! कोऽत्रभवान् ।

सुमन्त्रः — कुमार !

रघोश्चतुर्थोऽयमजात् तृतीयः पितुः प्रकाशस्य तव द्वितीयः। यस्यानुजस्त्वं स्वकुलस्य केतो-स्तस्यानुजोऽयं भरतः कुमारः॥ ९॥

९. 'यीपु' स. पाठः.

लक्ष्मणः — एह्रोहीक्ष्वाकुकुमारे ! वत्स ! स्वस्त्यायुष्मान् भव ।

> असुरसमरदक्षेवेज्ञसंघृष्टचापै-रजुपमबलवीर्यैः स्वैः कुलैस्तुल्यवीर्यः । रष्ठुरिव स नरेन्द्रो यज्ञविश्रान्तकोशो भव जगति गुणानां भाजनं भ्राजितानाम् ॥ १०॥

भरतः - अनुगृहीतोऽस्मि ।

लक्ष्मणः — कुमार ! इह तिष्ठ । त्वदागमनमार्याय निवे-दयामि ।

भरतः — आर्य ! अचिरमिदानीमभिवादयितुमिच्छामि । शीघ्रं निवेद्यताम् ।

लक्ष्मणः — बाढम् । (उपेत्य) जयत्वार्यः । आर्य ! अयं ते दियतो. भाता भरतो भातृवत्सलः । संक्रान्तं यत्र ते रूपमादर्श इव तिष्ठति ॥ ११ ॥

रामः — वत्स ! लक्ष्मण ! किमेवं भरतः प्राप्तः ।

लक्ष्मणः - आर्य ! अथिकम् ।

रामः — मैथिलि ! भरतावलोकनार्थं विशालीकियतां ते चक्षुः ।

<sup>1. &#</sup>x27;र !। अंसु' घ. पाठः.

सीता — (क) अय्यउत्त! कि भरदो आअदो ।

रामः --- मैथिलि! अथकिम् ।

अद्य खल्ववगन्छामि पित्रा मे दुष्करं कृतम् । कीदृशस्तनयस्नेहो श्रातृस्रेहोऽयमीदृशः ॥ १२ ॥

लक्ष्मणः - आर्थ ! कि प्रविशतु कुमारः ।

रामः — वत्स! लक्ष्मण! इदमपि तावदात्माभिप्रायमतु-वर्तियतुमिन्छसि। गन्छ सत्कृत्य शीघं प्रवेश्यतां कुमारः।

**लक्ष्मणः** — यदाज्ञापयत्यार्थः ।

रामः — अथवा तिष्ठ त्वम् , इयं स्वयं गच्छतु मानहेतोः मतिव भावं तनये निवेश्य । तुषारपूर्णोत्पलपत्रनेत्रा हर्षास्रमासारमिवोत्सजन्ती ॥ १३ ॥

सीता — (ल) जं अय्यउत्तो आणवेदि । (उत्थाय परिक्रम्य भरतमब्द्धास्य) हं तदो तं वेळं दाणि णिक्कन्तो अय्यउत्तो । णि

<sup>(</sup>क) आर्यपुत्र ! कि भरत आगतः ।

<sup>(</sup>ख) यदार्थपुत्र आज्ञा ।यति । हं ततस्तां वेळामिदानीं निष्कान्त आर्यपुत्रः ।

 <sup>&#</sup>x27;सि । दक्षिं प्रदेश्यतःम्।' घ., 'ि। गव्छ, द्यां' ख. ग. पाठः. २ 'इ तं' ग. पाठः.

इदर्माप भरतप्रवेशनमपि ।

णहि । रूवसादिस्सं ।

सुमन्त्रः — अये वधूः ।

भरतः — अये इथैमत्रभवती जनकराजपुत्री ।

इदं तत् स्त्रीमयं तेजो जातं क्षेत्रोदराद्धलात् । जनकस्य नृपेन्द्रस्य तपसः सन्निदर्शनम् ॥ १४ ॥

आर्ये ! अभिवादये भरतोऽहमस्मि ।

सीता — (आत्मगतम्) (क) णहि रूत्रं एव्त्र । सरजोओ वि सो एव्त्र । (प्रकाशम्) वच्छ ! चिरं जीव ।

भरतः --- अनुगृहीतोऽस्मि ।

सीता — (ख) एहि वच्छ ! भादुमणोरहं पूरेहि ।

सुमन्त्रः — प्रविशतु कुमारः ।

भरतः - तात ! इदानीं कि करिष्यसि ।

नहि नहि । रूपसादस्यम् ।

- (क) नहि रूपमेष। स्वरयोगोऽपि स एव । वत्स! चिरं जीव ।
- (ख) एहि वस्स ! भातृमनोरथं पूरय ।

<sup>1. &#</sup>x27;वं तत्र' घ. पाठः.

### सुमन्त्रः ----

अहं पश्चात् प्रवेक्ष्यामि स्वर्गे याते नराधिपे । विदितार्थस्य रामस्य ममैतत् पूर्वदर्शनम् ॥ १५ ॥

भरतः — एँवमस्तु । (राममुपगम्य) आर्थ ! अभिवादये भर-तोऽहमस्मि ।

रामः — <sup>(सहर्षम्</sup>) एद्योहि इक्ष्वाकुकुमार ! स्वस्ति, आयु-ष्मान् भव ।

> वक्षः प्रसारय कवाटपुटप्रमाण-मालिङ्गं मां सुविपुलेन भुजद्वयेन । उन्नामयाननमिदं शरदिन्दुकल्पं प्रह्लादय व्यसनदग्धमिदं शरीरम् ॥ १६ ॥

भरतः — अनुगृहीतोऽस्मि ।

सुमन्त्रः — (वेपेस) जयत्वायुष्मान् ।

रामः - हा तात!

गत्वा पूर्व स्वसैन्यैरभिसिरसमये खं समानैविमानै-विख्यातो यो विमर्दे स स इति बहुशः साम्चराणां मुराणाम् । स श्रीमांस्यक्तदेहो दयितमिप विना स्नेहवन्तं भवन्तं स्वर्गस्थः साम्प्रतं किं रमयिति पितृभिः स्वैर्नरेन्द्रैर्नरेन्द्रः ॥ १७॥

१. 'बाडम् (उप' ग. पाटः, २. 'उपस्ख' ग. घ., 'उपनम्य' क. पाठः,

सुमन्त्रः — (सशोकम्)

नरपतिनिधनं भवत्प्रवासं भरतविषादमनाथतां कुलस्य । बहुविधमनुभूय दुष्प्रसद्धं गुण इव बहुपराद्धमायुषा मे ॥१८॥

सीता — (क) रोदन्तं अय्यउत्तं पुणो वि रोदावीअदि तादो।

रामः—मैथिलि! एष पर्यवस्थापयाम्यात्मानम्। वत्स! लक्ष्म-ण! आपस्तावत्।

लक्ष्मणः — यदाज्ञापयत्यार्थः ।

भरतः — आर्य! न खलु न्याय्यम् । क्रमेण शुश्रूषयिष्ये । अहमेव यास्यामि । (कल्शं गृहीला निष्कम्य प्रतिस्य) इमा आपः ।

रामः — (भाषम्य) मैथिलि ! विशीर्यते खलु लक्ष्मणस्य व्यापारः ।

सीता — (ब) अय्यउत्त ! णं एदिणा पि सुस्सूसइद्व्वो ।

रामः — सुष्ठु खिल्वह रुक्ष्मणः शुश्रूषयतु । तत्रस्थो मां भरतः शुश्रूषयतु ।

भरतः --- प्रसीदत्वार्यः ।

<sup>(</sup>क) रुदन्तमार्थपुत्रं पुनरिप रोदयित तातिः ।

<sup>(</sup>स) आर्यपुत्र ! नन्वेतेनापि शुश्रृषयितव्यः ।

इह स्थास्यामि देहेन तत्र स्थास्यामि कर्मणा। नाम्नैव भवतो राज्यं कृतरक्षं भविष्यति॥१९॥

रामः — वत्स! कैकेयीमातः! मा मैवम् ।

पितुर्नियोगादहमागतो वनं न वत्तः! दर्पाच भयाच विभ्रमात्। कुछं च नः सत्यधनं अवीमि ते कथं भवान् नीचपथे प्रवर्तते॥ २०॥

सुमन्त्रः — अथेदानीमभिषेकोदकं क तिष्ठतु ।

रामः — यत्र मे मात्राभिहितं, तत्रैवे तावत् तिष्ठतु ।

भरतः — प्रसीदत्वार्यः । आर्य ! अलमिदानी वणे प्रह-र्तुम् ।

> अपि सुगुण! ममापि त्वत्प्रसूतिः प्रसूतिः स खलु निभृतधीमांस्ते पिता मे पिता च । सुपुरुष! पुरुषाणां मातृदोषो न दोषो वरद! भरतमार्त पश्य तावद् यथावैत् ॥ २१॥

सीता — (क) अय्यउत्त! अदिकरुणं मन्तेअइ भरदो । किं दाणि अय्यउत्तेण चिन्तीअदि ।

(क) आर्यपुत्र ! अतिकरुणं मन्त्रयते भरतः । किमिदानीमार्यपुत्रेण चिन्त्यते ।

१. 'देशाद' क, ब. पाठ:. १, 'व ति' ग. प. पाठ:, ३, 'सेम्' घ. पाठ:,

## रामः --- मैथिलि!

तं चिन्तयामि नृपतिं सुरलोकयातं
येनायमात्मजविशिष्टगुणो न दृष्टः ।
ई्रह्मिवधं गुणनिधिं समवाप्य लोके
धिग् भो! विधेर्यदि बलं पुरुषोत्तमेषु ॥ २२॥

# वत्स! कैकेयीमार्तः!

यत्सत्यं परितोषितोऽस्मि भवता निष्कल्मषात्मा भवां-रत्वद्वाक्यस्य वशानुगोऽस्मि भवतः ख्यातैर्गुणैर्निर्जितः। किन्त्वेतन्नृपतेर्वचस्तदन्त्रतं कर्तुं न युक्तं त्वया किन्नोत्पाद्य भवदिषं भवतु ते मिथ्याभिधायी पिता ॥

#### भरतः —

यावद् भविष्यति भवन्नियमावसानं । तावद् भवेयमिह ते नृप! पादमूले ।

#### रामः ---

मैवं नृपः स्वसुकृतैरतुयातु सिद्धिः <sup>\$</sup>मे शापितो न परिरक्षसि चेत् स्वराज्यम् ॥२४॥

 <sup>&#</sup>x27;त' লা. ঘ. ঘাত:.

<sup>\$</sup> पादादावपि 'मे' आदेशः कृतः । सुबन्तप्रतिरूपसिद्दमञ्चन्नं वा स्सात् ।

भरतः — हन्त ! अनुत्तरमभिहितम् । भवतु , समयतस्ते राज्यं परिपालयामि ।

रामः -- वत्स ! कः समयः ।

भरतः — मम हस्ते निक्षिप्तं तव राज्यं चतुर्दशवर्षान्ते \*प्रतिग्रहीतुमिच्छामि ।

रामः — ऐवमस्तु ।

भरतः — आर्थ ! श्रुतम् । आर्थे ! श्रुतम् । तात ! श्रुतम् ।

सॅंवें -- वयमपि श्रोतारः ।

भरतः — आर्य ! अन्य(द ?म)पि वरं हर्तुमिच्छामि ।

रामः — वत्स! किमिच्छिसि । किमहं ददामि । किमहम-नुष्ठास्यामि ।

भरतः ---

पादोपमुक्ते तव पादुके में एते प्रयच्छ प्रणताय मूर्झा ।

 <sup>&#</sup>x27;स्तव रा' क. घ. पाडः. १. 'तथास्तु' घ. पाठः. ३. 'म्। ता' ग. घ. पाठः.
 'उसी — बाढं, श्रोतारी स्वः ।' ग. घ. पाठः. ५. 'मि। भ' ग. पाठः.

प्रतिप्रहर्कता रामो विविधतः ।

यावद् भवानेष्यति कार्यसिद्धि तावद् भविष्याम्यनयोर्विधेयः॥ २५॥

रामः -- (स्वगतम्) हन्त भोः !

सुचिरेणापि कालेन यशः किश्चिन्मयार्जितम् । अचिरेणैव कालेन भरतेनाच सञ्चितम् ॥ २६॥

सीता — (क) अय्यउत्त ! णं दीयदि खु पुँडमजाअणं भरदस्स ।

रामः--तथास्तु । वत्तः! गृह्यताम् ।

भरतः — अनुगृहीतोऽस्मि । (गृहीता) आर्य ! अत्राभिषेको-दकमावर्जयितुमिच्छामि ।

रामः — तात ! यदिष्टं भरतस्य, तत् सर्वे क्रियताम् ।

सुमन्त्रः — यदाज्ञापयत्यायुष्मान् ।

भरतः — (आस्मगतम्) हन्त भोः!

श्रद्भेयः स्वजनस्य पौररुचितो लोकस्य दृष्टिक्षमः

स्वर्गस्थस्य नराधिपस्य दयितः शीलान्वितोऽहं सुतः।

(क) आर्यपुत्र! ननु दीयते खलु प्रथमयाचनं भरताय ।

<sup>), &#</sup>x27;गेव का' क. ख. च. पाठः. २. 'बढमजा' **ब.** पाठः,

भ्रातृणां ग्रुणषालिनां बहुमतः कीर्त्तेर्महद् भाजनं संवादेषु कथाश्रयो गुणवतां लन्धंप्रियाणां प्रियः ॥२७॥

रामः — वत्स! कैकेयीमातः! राज्यं नाम मुहूर्तमिप नोपेक्षणीयम्। तस्मादचैव विजयाय प्रतिनिवर्ततौं कुमारः।

सीता-(क) हं, अज्ज एव्य गमिस्सदि कुमारो भरदो।

रामः — अलमतिस्नेहेन । अधैर्वे विजयाय प्रतिनिवर्ततां कुमारः ।

भरतः --- आर्य! अधैवाहं गमिष्यामि ।

आज्ञावन्तः पुरे पौराः स्थास्यन्ति त्वदिदृक्षया । तेषां प्रीतिं करिष्यामि त्वत्प्रसादस्य दर्शनात् ॥ २८॥

सुमन्त्रः - आयुष्मन् ! मयेदानीं किं कर्तव्यम् ।

रामः — तात! महाराजवत् परिपाल्यतां कुमारः।

सुमन्त्रः — यदि जीवामि, तावत् प्रयतिष्ये ।

रामः - वत्स! कैकेयीमातः! आरुह्यतां ममाप्रतो रथः।

(क) हम्, भवैव गमिष्यति कुमारी भरतः।

 <sup>&#</sup>x27;क्ष: प्रि' स. घ. पाठः.
 'त ।' स. घ. पाठः.
 'त गच्छतः।' स. पाठः.
 'मि प्र' स. पाठः.

भरतः — यदाज्ञापयत्यार्यः ।

(स्थमारोहतैः)

रामः — मैथिलि! इतस्तावत् । वत्स! लक्ष्मण! इतस्ता-वत् । आश्रमपदद्वारमात्रमपि भरतस्यानुयात्रं भविष्यामः ।

(इति निष्कान्ताः सर्वे)

चतुर्थोऽद्धः ।

१. 'बति)' क. पाठः.

### अथ पश्चमोऽङ्कः ।

(ततः प्रविशति सीता तापसी च ।)

सीता — (क) अथ्ये! उवहारसुमणाइण्णो सम्मिज्जदो अ-स्समो। अस्समपदिवभवेण अणुद्धिकी देवससुदाआरो। ता जाव अय्यउत्तो ण आअच्छेदि, दाव इमाणं वाळरुक्खाणं उदअप्पदाणेण अणुक्कोसइस्सं।

तापसी — (ख) अविग्धं से होदु ।

(ततः प्रविशति रामः)

रामः — (सशोकमै)

सक्ता तां गुरुणा मया च रहितां रम्यामयोध्यां पुरी-मुद्यम्यापि ममाभिषेकमित्वलं मत्सिन्नधावागतः । रक्षार्थं भरतः पुनर्गुणनिधिस्तत्रैव सम्प्रेषितः कष्टं भो! नृपतेर्धुरं सुमहतीमेकः समुत्कर्षति ॥ १॥

<sup>(</sup>क) आर्ये! उपहारसुमनःकीर्णः संमार्जित आश्रमः । आश्रमपदविभवेना-नुष्ठितो देवसमुदाचारः । तद् यावदार्यपुत्रो नागच्छति , तावदिमान् बाळवृक्षानुद-कप्रदानेनानुक्रोशायिष्यामि ।

<sup>(</sup>ख) अविन्नमस्या भवतु ।

 <sup>&#</sup>x27;ओ स' क, पाठः.
 'गहिस्स' क, पाठः.
 'म्) भोः कष्टम् । ल'
 घ. पाठः.

(विमृश्य) ईदृशमेवैततः । यावदिदानीमीदृशशोकविनोदृनार्थमव-स्थाकुदुम्बिनी मैथिली पश्यामि । तत् कनुखलु गता वैदेही । (परिकम्यावलोक्य) अये इमानि खलु प्रत्यप्रामिषिक्तानि वृक्षमू-लानि अदूरगतां मैथिली सूचयन्ति । तथा हि,

> भ्रमित सिललं वृक्षावर्ते सफेनमवस्थितं तृषितपितता नैते क्किष्टं पिबन्ति जलं खगाः। स्थलमिपतन्त्याद्भीः कीटा बिले जलपूरिते नववलियनो वृक्षा मूले जलक्षयरेखया॥२॥

(वैलोक्य) अये इयं वैदेही। भोः! कष्टम्।

योऽस्याः करः श्राम्यति दर्पणेऽपि स नैति खेदं कलशं वहन्त्याः। कष्टं वनं स्त्रीजनसौकुमार्ये समं लताभिः कठिनीकरोति॥३॥

(उपेस) मैथिलि! अपि तपो वर्धते।

सीता — (क) हं अय्यउत्तो । जेदु अय्यउत्तो । रामः — मैथिलि ! यदि ते नास्ति धर्मविष्ठः, आस्यताम् ।

(क) हम् आर्यपुत्रः । जयत्वार्यपुत्रः ।

<sup>1. &#</sup>x27;नी शो' स. ग. प. पाठः. २. 'इदानी स्त' घ. पाठः. ३. 'परिकम्बानको' ग. घ. पाठः.

सीता — (क) जं अय्यउत्तो आणवेदि। (उपिवशति)

रामः — मैथिलि! प्रतिवचनार्थिनीमिव त्वां पश्यामि । किमिदम् ।

सीता — (ख) सोअसुण्णहिअअस्स विअ अय्यउत्तस्स मुह-राओ। किं एदं।

रामः — मैथिलि! स्थाने खर्लुं चिन्ता।

कृतान्तराल्याभिहते शरीरे तथैव तावबृदयवणो मे । नानाफलाः शोकशराभिघाता-स्तत्रैव तत्रैव पुनः पतन्ति ॥ ४॥

सीता — (ग) अय्यउत्तैस्स को विअ सन्दावो ।

रामः — श्वस्तत्रभवतस्तातस्यानुसंवत्सरश्राद्धविधिः। कल्प-विशेषेण निवपनिकयामिन्छन्ति पितरः। तत् कथं निर्वर्तिय-ष्याँमीत्येतिचन्यते। अथवा,

<sup>(</sup>क) यदार्यपुत्र आज्ञापयति ।

<sup>(</sup>ख) शोकशून्यहृदयस्येवार्यपुत्रस्य मुखरागः । किमेतत् ।

<sup>(</sup>ग) आर्थपुत्रस्य क इव सन्तापः।

 <sup>&#</sup>x27;उभावपविश्वतः)' क. पाठः. २. 'लु कृता चि' म. पाठः. ३. 'ल ! को हिअअस' घ. पाठः. ४. 'मि । एत्विन्तयामि ।' क. ग. म. पाठः.

गच्छिन्त तुष्टिं खलु येन केन त एव जानिन्त हि तां दशां मे। इच्छामि पूजां च तथापि कर्तुं तातस्य रामस्य च सानुरूपाम्<sup>\*</sup>॥५॥

सीता — (क) अय्यउत्त! णिव्यत्तइस्सिदि सद्धं भरदो रिद्धीए, अवत्थाणुरूवं फळोदएण वि अय्यउत्तो। एदं तादस्स बहुमदअरं भविस्सिदि।

रामः --- मैथिलि !

फलानि दृष्ट्वा दर्भेषु स्वहस्तरचितानि नः । स्मारितो वनवासं च तातस्तत्रापि रोदिति ॥६॥

(ततः प्रविशति परित्राजकवेषो रावणः)

रावणः --- एष भोः!

नियतमनियतात्मा रूपमेतद् गृहीत्वा खरवधकृतवैरं राघवं वश्वयित्वा।

 <sup>(</sup>क) आर्यपुत्र ! निर्वर्तियिष्यिति श्राद्धं भरत ऋद्धषा, अवस्थानुरूपं फलोदकेना-प्यायपुत्रः । एतत् तातस्य बहुमततरं भविष्यिति ।

 <sup>&#</sup>x27;त्तस्स ता' ग. पाठः.

आनुरूप्यवतीमिखर्थः ।

## स्वरपद्परिहीणां हव्यधारामिवाहं जनकन्नुपसुतां तां हर्तुकामः प्रयामि ॥७॥

(परिकम्याधो विलोक्य) इदं रामस्याश्रमपद्दारम् । यावदवतरामि । (अवर्तरित) यावदहमप्यतिथिसमुदाचारमनुष्ठास्यामि । अहम-तिथिः। कोऽत्र भोः!।

रामः --- (शुला) स्वागतमतिथये ।

रैं।वणः — साधु विशेषितं खलु रूपं स्वरेण ।

रामः — (विंडोक्य) अये भगवान् । भगवन् ! अभिवादये ।

रावणः — स्वस्ति ।

रामः - भगवन् ! एतदासनमास्यताम् ।

रावणः—(आत्मगतम्) कथमाज्ञप्त इवारम्यनेन । (प्रकाशम्) बाढम् । (उपीवशीत)

रामः - मैथिलि ! पाद्यमानय भगवते ।

सीता — (क) जं अय्यउत्तो आणवेदि । (निष्कम्य प्रविश्य) इमा आवो ।

रामः -- शुश्रूषयं भगवन्तम् ।

(क) यदार्थपुत्रं आङ्गापयति । इमा आपः ।

<sup>1. &#</sup>x27;तीर्य)' क. ग. घ. पाठः. २. 'रं ताबदनु' क. ख. घ. पाठः. ३. 'रावण' इस्वस्य स्थाने सर्वत्र 'परिवाजकः' इति घ. पाठः. ४. 'उपसर्यति)' स. पाठः. ५. 'यस्व भ' घ. पाठः.

ि सीता — (क) जं अय्यउत्तो आणवेदि ।

रावणः -- (मायाप्रकाशनपर्याकुलो भ्रत्वा) भैवतु भवतु ।

इयमेका पृथिव्यां हि मानुषीणामरुन्धती । यस्या भर्तेति नारीभिः सत्कृतः कथ्यते भवान् ॥ ८॥

रामः — तेन हि आनय, अहमेव शुश्रूषयिष्ये ।

रावणः — अयि छायां परिहृत्य शरीरं न लङ्घयामि । वाचानुर्वेत्तिः खल्वतिथिसत्कारः । पूजितोऽस्मि । आस्यताम् ।

रामः — बाढम् । (उपविशति)

रैं।वणः — (आलगतम्) यावदहमपि ब्राह्मणसमुदाचार्रम-नुष्ठास्यामि । (प्रकाशम्) भोः! काश्यपगोत्रोऽस्मि । साङ्गोपाङ्गं वेदमधीये, मानवीयं धर्मशास्त्रं, माहेश्वरं योगशास्त्रं, बाहिस्पत्य-मर्थशास्त्रं, मेधातिथेन्यायशास्त्रं, प्राचेतसं श्राद्धकरूपं च ।

रामः - कथं कथं श्राद्धकल्पमिति ।

रावणः — सर्वाः श्रुतीरतिकम्य श्राद्धकल्पे स्पृहा दर्शिता। किमेतत्।

(क) यदार्यपुत्र आज्ञापयाति ।

 <sup>&#</sup>x27;अडमलम्' स. पाठः. १. 'वती नन्वति' घ. पाठः. ३. परित्राजकः— मानदहमापे अश्विथितमुदानारं ताबदनुष्ठास्यामि । रामः — छन्दतः । परित्राजकः— भोः' घ. पाठः. ४. 'रं ताबदनु' इ. स. प. पाठः.

रामः — भगवन् ! भ्रष्टायां पितृमत्तायामागर्मं इदानीमेषः ।

रावणः — अलं परिह्ल । पृच्छतु भवान् ।

रामः — भगवन् ! निवपनि्रयोकाले केन पितृंस्तर्पयामि ।

रावणः --- सर्वे श्रद्धया दत्तं श्राद्धम् ।

रामः — भगवन् ! अनादरतः परित्यक्तं भवति । विशे-षार्थं पृच्छामि ।

रावणः — श्रूयताम् । विरूढेषु दर्भाः, ओषघीषु तिलाः, कलायं शाकेषु, मत्स्येषु महाशफरः, पक्षिषु वार्घाणसः, पशुषु गौः खङ्गो वा, इत्येते मानुषाणां विहिताः ।

रामः - भगवन् ! वाशब्देनावगतमन्यद्प्यस्तीति ।

रावणः -- अस्ति प्रभावसम्पाद्यम् ।

रामः --- भगवन् ! एव एव मे निश्चयः ।

उभयस्यास्ति सान्निध्यं यद्येतत् साधियध्यति ।

धनुर्वा तपसि श्रान्ते श्रान्ते धनुषि वा तपः ॥९॥

रावणः --- सन्ति । हिमवति प्रतिवसन्ति ।

रामः -- हिमवतीति । ततस्ततः ।

 <sup>&#</sup>x27;म एषः' क. ग. पाठः.
 'यायां केन पितरस्तर्पविष्यन्ति।' क. ग , 'यायां केन पितरस्तृष्यन्ति।' घ. पाठः.
 'भेयाः।' क. घ. पाठः.
 '४. 'व।' ग, पाठः.

रावणः — हिमवतः सप्तमे शृङ्गे प्रत्यक्षस्थाणुशिरःपतित-गङ्गाम्बुपायिनो वैडूर्यश्यामपृष्ठाः पवनसमजवाः काञ्चनपार्श्वा नाम मृगाः, यैर्वेखानसवालखिल्यनैमिशीयादयो महर्षयश्चिन्ति-तमात्रोपस्थितविपन्नैः श्राद्धान्यभिवर्धयन्ति ।

तैस्तिर्पिताः स्रतफलं पितरो लभन्ते हित्वा जरां खसुपयान्ति हि दीप्यमानाः । तुल्यं सुरैः ससुपयान्ति विमानवास-मावर्तिभिश्च विषयैर्न बलाङ्गियन्ते ॥ १० ॥

### रामः -- मैथिलि !

ंआपृच्छ पुत्रकृतकान् हरिणान् द्रुमांश्र विन्ध्यं वनं तव सर्खार्दियता लताश्च । वत्स्यामि तेषु हिमवद्गिरिकाननेषु दीसैरिवौषधिवनैर्दंपरक्षितेषु ॥ ११ ॥

सीता — (क) जं अय्यउत्तो आणवेदि ।

रावणः — कौसल्यामात! अलमतिमनोरथेन। न ते मानु-वैद्विज्यन्ते।

(क) यदार्थपुत्र आज्ञापयति ।

१. 'रनुर' ख. ग. पाठः,

<sup>🕆 &#</sup>x27;आकि नुप्रच्छ्योः' (१. ३. २१) इति तङ् न कृतः।

रामः — भगवन् ! किं हिमवति प्रतिवसन्ति । रावणः — अथिकम् ।

रामः -- तेन हि पश्यतु भवान् ।

सौवर्णीन् वा मृगांस्तान् मे हिमवान् दर्शीयष्यति । भिन्नो मह्राणवेगेन कौन्नत्वं वा गमिष्यति ॥ १२ ॥

रावणः — (सगतम्) अहो असहाः खल्वस्याव्लेपैः ।

रामः — (दिशो विलोक्य) अये विद्युत्सम्पात इव दृरस्रते ।

रावणः -- कौसल्यामात! इहस्थमेव भवन्तं पूजयति हि-मवान् । एष काञ्चनपार्श्वः ।

रामः -- भगवतो वृद्धिरेषा।

सीता - (क) दिद्विआ अध्यउत्तो वड्डइ ।

रामः -- न न ,

तातस्यैतानि भाग्यानि यदि स्वयमिहागतः । अर्हत्येष हि पूजायां लक्ष्मणं ब्रुहि मैथिलि! ॥ १३॥

सीता —— (ब) अय्यउत्तें! णं तित्थअत्तादो उवावत्तमाणं कुळवदि पञ्चग्गच्छेहित्ति सन्दिहो सोमित्ती ।

<sup>(</sup>क) दिष्टचार्यपुत्रो वर्धते ।

<sup>(</sup>ख) आर्यपुत्र! ननु तीर्थयात्रात उपावर्तमानं कुछपति प्रखुद्गच्छेति स-न्दिष्टः सौमित्रिः।

 <sup>&#</sup>x27;तिर्हि प'घ. पाठः. २. 'जीस्तु मृ' कं, घ. पाठः. ३. 'पः। (प्रकाशम्) अये विशुस्तम्यात इव दृश्यते । की' क. ख. पाठः. ४. 'सेण ति' घ. पाठः.

रामः — तेन हि अहमेव यास्यामि । सीता — (क) अध्यउत्त ! अहं किं करिस्सं । रामः — शुश्रूषर्यस्व मगवन्तम् । सीता — (ख) जं अध्यउत्तो आणवेदि ।

> ् (निष्कान्तो रामः)

रावणः — अये अयमर्घ्यमादायोपसर्पति राघवः । एष इदानीं पूजामनवेक्ष्य धावन्तं मृगं दृष्ट्वा धनुरारोपयति रीघवः।

> अहो बलमहो वीर्यमहो सत्त्वमहो जवः। राम इत्यक्षरैरल्पैः स्थाने व्याप्तमिदं जगत ॥ १४॥

एष मृगः एकप्लुतातिकान्तशरविषयो वनगहनं प्रविष्टः।

सीता— (आत्मगतम्) (ग) अय्यउत्तविरहिदाए भअं में एत्थ उँप्पज्जइ ।

- (क) आर्यपुत्र! अहं कि करिष्यामि ।
  - (ख) यदार्यपुत्र आज्ञापयति ।
  - (ग) आर्यपुत्रविरहिताया भयं मेऽत्रोत्पद्यते ।

 <sup>&#</sup>x27;य म' ग, पाठः. २. '(रामो धनुरादाय निष्कान्तः)' क. पाठः. ३. 'एबोऽर्ष्यं' ग. घ. पाठः. ४. 'रामः ।' ग., 'राघवः । सीता — एसो गच्छसि अय्यवतो । होदु + + + दिण मिओ । एष स्ग एकण्डतातिकान्तवारिविषयो वनं गहनं प्रविष्ठः । एष इदानी प्जामनवेश्य धावन्तं मृगं रुष्ट्वा धनुरारोपयित राववः । अहो बलमहो वीर्यमहो सत्त्वमहोजवः । राम इत्यक्षरेरत्यः स्थाने व्याप्तिमिदं जगत् ॥ सीता —' घ. पाठः. ५. 'मे उ' इ. घ. पाठः ६. 'सम्पज्ज' ग. घ. पाठः, प. पाठः.

रावणः — (आत्मगतम् )

माययापहृते रामे सीतामेकां तपोवनात्। हरामि रुदतीं बालाममन्त्रोक्तामिवाहुतिम्॥ १५॥

सीता — (क) जाव उडजं पविसामि । (गैन्तुमहिते)
रावणः — (स्वरूपं गृहीत्वा) सीते! तिष्ठ तिष्ठ ।
सीता — (समयम्) (स) हं को दाणि अअं।
रावणैः — किं न जानीषे।

युद्धे येन सुराः सदानवगणाः शकादयो निर्जिता दृष्ट्वा शूर्पणसाविरूपकरणं श्रुत्वा हतौ भातरौ। दृर्पाद् दुर्मितिमप्रमेयबिलनं रामं विलोभ्यच्छलैः स त्वां हर्तुमना विशालनयने! प्राप्तोऽस्म्यहं रावणः॥

सीता — (ग) हं ळावणो णामै । (प्रतिष्टते) रावणः — आः रावणस्य चक्षुर्विषयमागता क यास्यसि।

<sup>(</sup>क) याबदुटनं प्रविशामि ।

<sup>(</sup>ख) हं क इदानीमयम्।

<sup>(</sup>गं) हं रावणी नाम ।

 <sup>&#</sup>x27;(उत्तिष्ठति)' ग. घ. पाटः.
 र. 'णः — धृयतां, यु' ग. पाटः., 'णः — यु' क.
 स. पाटः.
 ३. 'म। (प्रस्थातुमिच्छति)' ख. पाटः., 'म। रा' क. घ. पाटः.

सीता — (क) अय्यउत्त ! परित्ताआहि परित्ताआहि । सो-मित्ती ! परित्ताआहि परित्ताआहि ।

रावणः — सीते! श्रूयतां मत्पराक्रमः ।

भग्नः शक्रः कम्पितो वित्तनाथः कृष्टः सोमो मर्दितः सूर्यपुत्रः। धिग् भो! स्वर्ग भीतदेवैनिविष्टं धन्या भूमिर्वर्तते यत्र सीता॥ १७॥

सीता — (ब) अय्यउत्त! परित्ताआहि परित्ताआहि । सो-मित्ती! परित्ताआहि परित्ताआहि मं ।

रावणः---

रामं वा शरणमुपेहि लक्ष्मणं वा स्वर्गस्थं दशरथमेव वा नरेन्द्रम्। कि (मैन्त्या ?) कुपुरुषसंश्रितैर्वचोभि-र्न व्याघं मृगशिशवः प्रधर्षयन्ति ॥ १८॥

 <sup>(</sup>क) आर्यपुत्र! पित्रायस्व पित्रायस्व । सौिमित्र! पित्रायस्व पित्रायस्व ।
 (ख) आर्यपुत्र! पित्रायस्व पित्रायस्व । सौिमित्रे! पित्रायस्व पित्रायस्व माम् ।

 <sup>&#</sup>x27;हि मं।' क. घ. पाठः.
 '(मिथ्यैः ?) कु' स्त्र. ग. पाठः.

 <sup>&#</sup>x27;मन्खा' इखस्य स्थाने 'मे स्याद्' इति पठनीयं भाति । 'मिण्यैः' इति पाठान्तरस्थाने तु 'व्यर्थैः' इति पठनीयं भाति ।

सीता — (क) अय्यउत्त ! परिताआहि परिताआहि । सो-मित्ती ! परिताआहि परिताआहि मं । रावणः —

> विरुपिस किमिदं विशालनेत्रे! विगणय मां च यथा तवार्यपुत्रम्। विपुलबलयुतो ममेष योद्धं ससुरगणोऽप्यसमर्थ एवं रामः॥ १९॥

सीता — (सरोपम्) सत्तो सि । रावणः — हहह । अहो पतिवतायास्तेजः ।

योऽहमुत्पतितो वेगान दग्धः सूर्यरिमिभः। अस्याः परिमितैर्दग्धः शैतोऽसीत्येभिरक्षरैः॥ २०॥

सीता — (ग) अय्यउत्त! परित्ताआहि परित्ताआहि । रावणैः — (सीतां गृहीत्वा) भो भो! जनस्थानवासिनस्तपिस्व-नः! शृष्वन्तु शृष्वन्तु भवन्तः ।

<sup>(</sup>क) आर्यपुत्र ! परित्रायस्य परित्रायस्य । सौमित्रे ! परित्रायस्य परित्रायस्य माम् ।

<sup>(</sup>ख) शप्तोऽसि ।

<sup>(</sup>ग) आर्यपुत्र ! परित्रायस्य परित्रायस्य ।

१. 'न्ती सि' क. ग. घ. पाठ. २. 'श्रान्तोऽसी' क. ग. घ. पाटः, इ. 'शः — मो' क. पाठः,

बलादेष दशग्रीवः सीतामादाय गच्छित । क्षान्नधर्मे यदि स्निग्धः कुर्योद् रामः पराक्रमम् ॥ २१॥

सीता — (क) अय्यउत्त ! परित्ताआहि परित्ताआहि । रावणः — (परिकामन् विकोक्य) अये स्वपक्षपवनोत्क्षेपक्षुमि-तवनषण्डश्रण्डेचञ्चरभिधावसेष जटायुः । आः तिष्ठेदानीम् ।

> मङ्गुजाकृष्टनिस्त्रिशकृत्तपक्षक्षतच्युतैः । रुधिरैरार्द्रगात्रं त्वां नयामि यमसादनम् ॥ २२ ॥

> > (निष्कान्तौ)

पश्चमोऽङ्कः ।

(क) आर्यपुत्र ! परित्रायस्व परित्रायस्व ।

 <sup>&#</sup>x27;हि । सोमिति! परिताशाहिम ।' ग. पाठः. ३. 'क्टब्बब्बसु' स. पाठः. ३. 'सीती गृहीत्वा रावणो निष्कान्तः । (निष्कान्ताः सर्वे) प' घ. पाठः. ४. (न्तो रावणः सीती गृहीत्वा) प' स. पाठः ।

### अथ पष्टोऽद्धः ।

(ततः प्रविशतो वृद्धतापसौ)

उभौ — परित्रायतां परित्रायतां भवन्तः ! प्रथमः —

इयं हि नीलोत्पलदामवर्चसा मृणालशुकोञ्ज्वलदंष्ट्रहासिना । निशाचरेन्द्रेण निशार्धचारिणा मृगीव सीता परिभूय नीयते ॥ १ ॥

द्वितीयः — एषा खलु तत्रभवती वैदेही,

विचेष्टमानेव भुजङ्गमाङ्गना विध्यमानेव च पुष्पिता लता। प्रसद्ध पापेन दशाननेन सा तपोवनात् सिन्दिरिवापनीयते॥ २॥

उभौ - परित्रायतां परित्रायतां भवन्तः!।

प्रथमः — (कर्ष्वमवलेक्य) अये वचनसमकालै एव दशरथ-स्यानृण्यं कर्तुं 'मयि स्थिते क यास्यसी'ति रावणमाह्र्यान्तरि-क्षमुत्पतितो जटायुः।

द्वितीयः -- एष रोषादुङ्कत्तनयनः प्रतिनिवृत्तो रावणः।

१. 'तस्ताप' क. ग. पाठः. १. 'बे' ख. घ. पाठः. ३. 'लमेब' घ. पाठः.

प्रथमः - एष रावणः ।

द्वितीयः --- एष जटायुः ।

उभौ - हन्तैतदन्तरिक्षे प्रवृत्तं युद्धम् ।

प्रथमः — कारयपै! कारयप! परय क्रव्यादीश्वरस्य सा-मर्थ्यम् ।

पक्षाभ्यां परिभूय वीर्यविषयं द्वन्दं प्रतिव्यूहते तुण्डाभ्यां सुनिघृष्टतीक्ष्णचैपलः (?) संवेष्टनं चेष्टते । तीक्ष्णैरायसकण्टकैरिव नखैर्भीमान्तरं वक्षसो वज्राप्रैरिव दार्यमाणविषमाच्छैलाच्छिला पाठ्यते ॥ ३॥

द्वितीयः — हैन्त संकुद्धेन रावणेनासिना कव्यादीश्वरैंः स दक्षिणांसदेशे हतः।

उभौ — हा थिक् । पतितोऽत्रभवान् जटायुः । प्रथमः — भोः कष्टम् । एष खळु तत्रभवान् जटायुः,

कृत्वा स्ववीर्यसदृशं परमं प्रयतं क्रीडामयूरमिव शत्रुमचिन्तयित्वा । दीप्तं निशाचरपतेरवधूय तेजो नागेन्द्रभग्नवनवृक्ष इवावसन्नः ॥ ४॥

 <sup>&#</sup>x27;प! पश्य पश्य कन्यादेश्व' घ., 'प! पश्य। पश्य' क. ग. पाठः.
 स. पाठः.
 १. 'एष सं' क. ग. पाठः.
 ४. 'रस्य दक्षिणांसदेशो ह' क. ग. पाठः.
 ५. 'द्वितीयः —' क. ग. घ. पाठः.

#### उभौ - स्वग्योंऽयमस्तु ।

प्रथमः — काश्यप ! आगम्यताम् । इमं वृत्तान्तं तत्रभ-वते राघवाय निवेदयिष्यावः ।

द्वितीयः -- बाढम् । प्रथमः कल्पः ।

(निष्ट्रान्तौ)

विष्कम्भकः।

(ततः प्रविशति काञ्चुकीयः)

ं काञ्चुकीयः — क इह भोः ! काञ्चनतोरणदारमशून्यं कुरुते।

(प्रविश्य)

प्रतिहारी — (क) अय्य! अहं विजया। किं करीअदु।

काञ्चुकीयः — विजये! निवेद्यतां निवेद्यतां भरतकुमारा-य — एष खल्लु रामदर्शनार्थे जनस्थानं प्रस्थितः प्रतिनिवृत्तस्त-त्रभवान् सुमन्त्र इति ।

प्रतिहारी — (ख) अय्य ! अवि किदत्थो तादसुमन्तो आ-अदो ।

<sup>(</sup>क) आर्य ! अहं विजया । किं कियताम् ।

<sup>(</sup>ख) आर्थ ! अपि कृतार्थस्तातसुमन्त्र आगतः ।

१. 'अय्बसु' ग. घ. पाठः.

काञ्चुकीयः - भवति ! न जाने ।

हृदयस्थितशोकामिशोषिताननमागतम् । दृष्ट्वैवाकुलमासीन्मे सुमन्त्रमधुना मनः ॥ ५ ॥

प्रतिहारी — (क) अय्य ! एदं सुणिअ पय्याउळं विअ मे हिअअं।

काञ्चुकीयः — भवति ! किमिदानीं स्थिता । शीघं निवे-द्यताम् ।

प्रतिहारी --- (स) अय्य! इअं णिवेदेमि । (निष्कान्ता)

काञ्चुकीयः — (विलोक्य) अये ! अयेमत्रभवान् भरतकु-मारः । सुमन्त्रागमनजनितकुतूह्लैहृदयश्चीरवल्कलवसनश्चित्रज-टापुञ्जपिञ्जरितोत्तमाङ्ग इत एवाभिवर्तते । य एषः,

> प्रख्यातसद्गुणगणः प्रतिपक्षकाल-स्तिग्मांशुवंशतिलकश्चिदशेन्द्रकल्पः। आज्ञावशादखिलभूपरिरक्षणस्थः श्रीमानुदारकलभेभसमानयानः॥ ६॥

- (क) आर्थ ! एतच्छूत्वा पर्याकुळमिव मे हृदयम् ।
- (ख) आर्थ ! इयं निवेदयामि !

१. 'एवं सु' क. ख. पाटः. २. 'यं भर' घ. पाटः. ३. 'लखी' क. घ. पाटः.

(ततः प्रविशति भरतः प्रतिहारी च)

भरतः — विजये! एवम्, उपगतस्तत्रभवान् सुमन्त्रः।

गत्वा तु पूर्वम(ह?य)मार्यनिरीक्षणार्थं लब्धप्रसादशपथे मयि सन्निवृत्ते । दृष्ट्वा किमागत इहात्रभवान् सुमन्त्रो रामं प्रजानयनबुद्धिमनोभिरामम् ॥ ७ ॥

काञ्चुकीयः -- (उर्पगम्य) जयतु कुमारः।

भरतः — अथ कस्मिन् प्रदेशे वर्तते तत्रभवान् सुमन्त्रैः।

काञ्चकीयः --- असौ काञ्चनतोरणद्वारे ।

भरतः -- तेन हि शीघं प्रवेश्यताम्।

काञ्चकीयः -- यदाज्ञापयति कुमारः ।

(निष्कान्ती)

(ततः प्रविशाति सुमन्त्रः प्रतिहारी च)

सुमन्त्रः — (सरोकम्) कष्टं भोः ! कष्टम्।

नरपतिनिधनं मयानुभूतं नृपतिसुतव्यसनं मयेव दृष्टम् ।

पेख) क. ग. पाटः. २. 'शे त' ख. पाठः. ३. 'न्त्रो वर्तते ।' ख. पाठः. ४. 'न्तः)'
 क. ग. घ. पाठः.

## श्रुत इह स च मैथिलीप्रणाशो गुण इव बह्वपराद्धमायुषो मे ॥ ८॥

प्रतिहारी — (समन्त्रमुह्स्य) (क) एदु एदु अय्यो । एसो भट्टा । उपसप्पदु अय्यो ।

सुमन्त्रः — (डपस्ब) जयतु कुमारः ।

भरतः — तात! अपि दृष्टस्त्वया होकाविष्कृतिपत्रसेहः। अपि दृष्टं द्विधाभृतमरुन्धतीचारित्रम्। अपि दृष्टं लया निष्का-रणावहितवनवाससौभात्रम्।

(सुमन्त्रः सचिन्तस्तिष्ठति)

प्रतिहारी --- (स) भट्टिदारओ खु अय्यं पुच्छिदि।

सुमन्त्रः --- भवति ! किं माम् ।

भरतः — (स्वगतम्) अतिमहान् खल्वायासः । सन्ता-पाद् भ्रष्टहृदयः । (प्रकाशम्) अपि मार्गात् प्रतिनिवृत्तस्तत्र-भवान् ।

(ख) भर्तृदारकः खल्वार्ये प्रच्छति ।

<sup>(</sup>क) एत्वेत्वार्थः। एष भर्ता । उपसर्पत्वार्यः ।

१. 'ष्टरत्वया' स. पाठः. २. 'त्रः । ' स. पाठः.

सुमन्त्रः — कुमार ! त्वन्नियोगाद् रामदर्शनार्थं जनस्थानं प्रस्थितः कथमहमन्तरा प्रतिनिवर्तिष्ये ।

भरतः — किन्नुखलु कोधेन वा लज्जया वात्मानं न दर्शयन्ति ।

सुमन्त्रः -- कुमार !

कुतः क्रोधो विनीतानां रुज्जा वा कृतचेतसाम् । मया दृष्टं तु तच्छून्यं तैर्विहीनं तपोवनम् ॥ ९॥

भरतः --- अथ क गता इति श्रुंताः।

सुमन्त्रः — अस्ति किल किष्किन्धा नाम वनौकसौं नि-वासः। तत्र गता इति श्रुँताः।

भरतः — हन्त अविज्ञातपुरुषविशोषाः खलु वानराः । दुः-खिताः प्रतिवसन्ति ।

सुमन्त्रः — कुमार! तिर्यग्योनयोऽप्युपकृतमवगच्छन्ति।

भरतः -- तात ! कथिमव ।

सुमन्त्रः —

सुप्रीवो भ्रंशितो राज्याद् भ्रात्रा ज्येष्ठेन वालिना। हृतदारो वसञ्छैले तुल्यदुःखेन मोक्षितः॥ १०॥

१. 'श्रृबन्ते ।' घ. पाठः. २. 'सामिषवा' घ. पाठः. ४. 'श्रृबन्ते ।' घ. पाठः.

भरतः -- तात ! कथं तुल्यदुःखेनै नाम ।

सुमन्त्रः — (आमगतम्) हन्त सर्वमुक्तमेव मया। (पकाशम्) कुमार! नखलु किञ्चित्। ऐश्वर्यभ्रंशतुल्यता ममाभिन्नेता।

भरतः — तात ! किं गृहसे । स्वर्ग गतेन महाराजेपाद-मुलेन शापितः स्याः , यदि सत्यं न ब्रूयाः ।

सुमन्त्रः — का गतिः। श्रूयतां,

वैरं मुनिजनस्यार्थे रक्षसा महता कृतम् । सीता मायामुपाश्रित्य रावणेन ततो हृता ॥ ११ ॥

भरतः — कथं हृतेति । (मोहमुपगतः)

सुमन्त्रः -- समाश्वसिहि समाश्वसिहि ।

भरतः - (पुनः समाधस्य) भोः ! कष्टम् ।

पित्रा च बान्धवजनेन च विष्रयुक्तो दुःखं महत् समनुभूय वनप्रदेशे। भार्यावियोगमुपलस्य पुनर्ममार्यो

जीमृतचन्द्र इव खे प्रभया वियुक्तः ॥ १२॥

१. 'नेति ।' ग. पाठः. १. 'जेन' क., 'जपादेन' ख. ग. पाठः.

भोः! किमिदानीं करिष्ये। भवतु, दृष्टम्। अनुगच्छतु मा तातः।

सुमन्त्रः — यदाज्ञापयति कुमारः ।
(उभौ परिकामतः)

सुमन्त्रः — कुमार ! नखलु नखलु गन्तव्यम् । देवीनां चतुरशालमिदम् ।

भरतः — अत्रैव में कार्यम् । भोः! क इह प्रतिहारे ।

(पविस्य)

प्रतिहारी — (क) जेदु भट्टिदारओ । विजआ खु अहं ।
भरतः — विजये ! ममागमनं निवेदयात्रभवले ।
प्रतिहारी — (ख) कदमाए भट्टिणीए णिवेदेमि ।
भरतः — या मां राजानमिच्छति ।
प्रतिहारी — (आत्मगतम्) (ग) हं किंणुखु भवे । (प्रकाशम्)
भट्टा ! तह । (निष्कान्ता)

<sup>(</sup>क) जयतु भर्तृदारकः । विजया खल्वहम् ।

<sup>(</sup>ख) कतमस्यै भट्टिन्यै निवेदयामि ।

<sup>(</sup>ग) हं किन्नुखलु भवेत्। भर्तः! तथा।

(ततः प्रविशाति कैकेयी प्रतिहारी च)

# कैकेयी — (क) विजए ! मं पेक्खिदं भरदो आअदो।

प्रतिहारी —— (ल) भट्टिणि! तह। भट्टिदारअस्स रामस्स स-आसादो तादसुमन्तो आअदो। तेण सह भट्टिदारओ भरदो भ-ट्टिणि पेक्सिदुं इच्छदि किळ।

कैकेयी — (स्वगतम्) (ग) केण खु उग्घादेण मं उवाळिम्भि-स्सिदि भरदो ।

प्रतिहारी — (घ) भट्टिणि! किं पविसदु भट्टिदारओ। कैंकेयी — (ङ) गच्छ। पवेसेहि णं।

प्रतिहारी — (च) भट्टिणि ! तह । (पिकम्योपसय) जेदु भ-ट्रिदारओ । पविसदु किळ ।

<sup>(</sup>क) विजये ! मां प्रेक्षितं भरत आगतः ।

<sup>(</sup>ख) भांद्रिनि! तथा । भर्तृदारकस्य रामस्य सकाशात् तातसुमन्त्र आगतः । तेन सह भर्तृदारको भरतो भद्दिनां प्रेक्षितुमिच्छति किछ ।

<sup>(</sup>ग) केन खळुद्धातेन मामुपालप्स्यते भरतः ।

<sup>(</sup>घ) भशिनि! किं प्रविशतु भर्तृदारकः ।

<sup>(</sup>ङ) गच्छ । प्रवेशयैनम् ।

भिक्टिन ! तथा । जयतु भर्तृदारकः । प्रविशतु किल ।

૧, 'हો આ' સ, ग. પાઠ:.

भरतः — विजये ! किं निवेदितम् ।

प्रतिहारी --- आम।

भरतः - तेन हि प्रविशावः ।

(प्रविश्वतः)

कैकेयी — (क) जाद! विअआ मन्तेदि — रामस्स सआ-सादो सुमन्तो आअदत्ति ।

भरतः — अतः परं प्रियं निवेदयाम्यत्रभवत्यै ।

कैकेयी — (ल) जाद! अवि कोसळ्ळा सुमित्ता अ सहा-वहद्व्वा।

भरतः — न खलु ताभ्यां श्रोतव्यम् ।

कैकेयी — (आत्मगतम्) (ग) हं किंणुहु भवे । (प्रकाशम्) भणाहि जाद!।

भरतः --- श्रूयतां ,

यः स्वराज्यं परित्यज्य त्विन्नयोगाद् वनं गतः । तस्य भार्या हृता सीता पर्याप्तस्ते मनोरथः ॥ १३ ॥

<sup>(</sup>क) जात! विजया मन्त्रयते — रामस्य सकाशात् सुमन्त्र आगत इति।

<sup>(</sup>ख) जात! अपि कौसल्या सुमित्रा च शब्दयितव्या I

<sup>(</sup>ग) हं किन्नुखल भवेत्। भण जात!।

कैकेयी --- हं।

भरतः ---

हन्त भोः ! सत्त्वयुक्तानामिक्ष्वाकूणां मनस्विनाम् । वधूप्रधर्षणं प्राप्तं प्राप्यात्रभवतीं वधूम् ॥ १४ ॥

कैकेयी — (आत्मगतम्) (क) भोदु , दाणि काळो कहेउं । (प्रकाशम्) जाद! तुवं ण आणासि महाराअस्स सावं।

भरतः -- किं शतो महाराजः।

कैकेयी -- (ल) सुमन्त ! आर्अक्ल वित्थरेण ।

सुमन्त्रः — यदाज्ञापयति भवती । कुँमार ! श्रूयताम् — पुरा मृगयां गतेन महाराजेन करिंमश्चित् सरिस कल्डौं पूर-यमाणो वनगजन्नंहितानुकारिशेन्दसमुत्पन्नवनगजशङ्कया श-न्दवेधिना शरेण विपन्नचक्षुषो महर्षेश्वक्षुभूतो मिनतनयो हिंसितः ।

<sup>(</sup>क) भवतु, इदानीं कालः कथयितुम् । जात ! त्वं न जानासि महाराजस्य शापम् ।

<sup>(</sup>ख) सुमन्त्र ! आचक्ष्व विस्तरेण ।

 <sup>&#</sup>x27;चिक्स' ग. घ. पाठः. २. 'श्रोतुमहित कुमारः— पु' क. घ. पाठः. ३. 'शः जलं पू' ख. पाठः. ४. 'यन् य' क. पाठः. ५. 'स्वनस' स. पाठः. ६. 'तो नाम मुं' सं, 'तो मुनिपुत्रो हिं' क. ग. घ. पाठः.

भरतः — हिंसित इति । शान्तं शान्तं पापम् । त-तस्ततः ।

सुमन्त्रः -- ततस्तमेवं गतं दृष्ट्वा,

तेनोक्तं रुदितस्यान्ते मुनिना सत्यभौषिणा । यथाहं भोस्त्वमप्येवं पुत्रशोकाद् विपत्स्यसे ॥ १५॥ इति ।

भरतः - निन्वदं कष्टं नाम ।

कैकेयी — (क) जाद! एदण्णिमत्तं अवराहे मं णिक्खि-विभ पुत्तओ रामो वणं पेसिदो, णहु रज्जळोहेण। अपरि-हरणीओ महैरिसिसावो पुत्तविष्पवासं विणा ण होइ।

भरतः — अथ तुल्ये पुत्रविप्रवासे कथमहमरण्यं न प्रेषितः ।

केंक्यी — (स) जाद! मादुळकुळे वत्तमाणस्स पइदीहूदो दे विप्पवासो।

 <sup>(</sup>क) जात! एतन्निमित्तमपराधे मां निक्षित्य पुत्रको रामो वनं प्रेषितः,
 न खलु राज्यलोभेन । अपरिहरणीयो महर्षिशापः पुत्रविष्रवासं विना न भवति ।
 (ख) जात! मातुलकुले वर्तमानस्य प्रकृतीभृतस्ते विष्रवासः ।

 <sup>&#</sup>x27;तपसा स' क. ग. घ. पाठः.
 'वादिना' क. पाठः.
 'हेसि' ग. पाठः.
 'में।' ग. पाठः.
 'प्रवेशितः' क. ग. घ. पाठः.

भरतः — अथ चतुर्दश वर्षाणि कि कारणमेवेक्षितानि ।

कैकेयी — (क) जाद ! चउइस दिअस ति वत्तुकामाए प-य्याउळहिअआए चउइश वरिसाणि ति उत्तं।

भरतः — अस्ति पाण्डित्यं सम्यग् विचारियतुम् । अथ वि-दितमेतद् गुरुजनस्य ।

सुमन्त्रः — कुमार! वसिष्ठवामदेवप्रभृतीनामनुमतं वि-दितं च।

भरतः — हन्त त्रैलोक्यसाक्षिणः खल्वेते । दिष्ट्यानपैरा-द्धात्रभवती । अम्ब ! यद् भ्रातृक्षेहात् समुत्पन्नमन्युना मया दू-षितात्रभवती, तत् सर्वे मर्षयितव्यम् । अम्ब ! अभिवादये ।

केंकेयी — (ब) जाद ! का णाम मादा पुत्तअस्स अवराहं ण मरिसेदि । उट्टेहि उट्टेहि । को एत्थ दोसो ।

भरतः — अनुगृहीतोऽसि। "आपृच्छाम्यत्रभवतीम्। अचै-

<sup>(</sup>क) जाद ! चतुर्दश दिवसा इति वक्तुकामया पर्योकुलहृदयया चतुर्दश वर्षाणीत्युक्तम् ।

<sup>(</sup>ख) जात ! का नाम माता पुत्रकस्यापराधं न मर्थयति । उत्तिष्ठोत्तिष्ठ । कोऽत्र दोषः ।

 <sup>&#</sup>x27;मपेक्षि' घ. पाठः २. 'ति मए उत्तं । पञ्याजळहिअआए मन्थराए चर्ज' स.
 पाठः. ३. 'वकद्यात्र' ग. पाठः.

<sup>. \*</sup> इहापि तह्न कृतः।

वाहमार्यस्य साहाय्यार्थं कृत्स्नं राजमण्डलमुद्योजयामि । अयमिदानीं ,

> वेलामिमां मत्तगजान्धकारां करोमि सैन्यौघनिवेशनद्धाम् । बलैस्तरिङ्गश्च नयामि तुल्यं ग्लानि समुद्रं सह रावणेन ॥ १६॥

अये शब्द इवै । तुंर्णे ज्ञायतां शब्दः ।

(प्रविश्य)

प्रतिहारी — (क) जेर्दुं कुमारो । इमं बुत्तन्तं सुणिअ जे-हुमट्टिणी मोहं गऔं ।

कैकेयी - हं।

भरतः — कथं मोहमुपगताम्बा ।

कैकेयी -- (स) ऐंहि जाद! अय्यं अस्सासइस्सामो।

- (क) जयतु कुमारः । इमं वृत्तान्तं श्रुत्वा ज्येष्टभट्टिनी मोहं गता ।
- (ख) एहि जात ! आर्यामाश्वासियध्यावः ।

१. 'ब श्रूयते । तू' घ. पाठः. २. 'दु भिष्टणी । इ' ग. घ. पाठः. ३. 'आ । भ' क. स. ग. पाठः. ४. 'गस्क जाद अख्या दे अस्सासद्दब्वो ।' ग घ. पाठः.

#### भरतः - यदाज्ञापयत्यम्बा ।

(निष्कान्ताः सर्वे)

पष्टोऽङ्कः ।

#### सप्तमोऽङ्कः ।

(ततः प्रविशति तीपसः)

तापसः — नन्दिलक ! नन्दिलक !।

(प्रविश्य)

नन्दिलकः --- (क) अय्य! अअं ह्मि ।

तापसः — निन्दलक! कुलपतिर्विज्ञापयति — एष खलु स्वदारापहारिणं त्रैलोक्यविद्रावणं रावणं नाशियत्वा राक्ष-सगणविरुद्धवृत्तं गुणगणविभूषणं विभीषणमभिषिच्य देवदे-विसिद्धविमलचारित्रां तत्रभवतीं सीतामादाय ऋक्षराक्षस-वानरमुख्यैः परिवृतः सम्प्राप्तस्तत्रभवान् शरिद्धमलगगनच-न्द्राभिरामो रामः। तर्देधास्मिन्नाश्रमपदेऽस्मिद्धभवेन यत् सङ्क-स्पियतव्यं, तत् सर्वे सज्जीकियताम् इति।

नन्दिलकः --- (स) अय्य ! सन्त्रं सैज्जीकिदं । किन्तु,

<sup>(</sup>क) आर्य ! अयमस्मि l

<sup>(</sup>ख) आर्य ! सर्वे सज्जीकृतम् । किन्तु,

 <sup>&#</sup>x27;तापसकुमारः)' ग. पाठः, 'ऋषिकुमारः)' स. पाठः. २. 'ऋषिकुमारः—'
 'ऋषिकुमारः ' स. पाठः. ४. 'दस्वास्मि' घ., 'देतस्मि' ग. पाँठः. ५. 'वें कि' स. ग. घ. पाठः. ६. 'संकिपवं' घ. पाठः

तापसः - किमेतत् ।

नन्दिलकः — (क) एत्थ विभीसणकेरआ रक्खसा । तेसं भक्खणणिमित्तं कुळवदी पमाणं ।

तापसः — किमर्थम् ।

नन्दिलकः — (स) ते खु खज्जन्ति।

तापसः — अलमलं सम्भ्रमेण । विभीषणविधेयाः खलु राक्षसाः ।

नन्दिलकः -- (ग) णमो रक्खससज्जणाञ्ज । (निष्कान्तः)

तापसः — (विलोक्य) अये अयमत्रभवान् रौघवः । य एषः ,

> जय नरवर ! जेयः स्याद् हितीयस्तवारि-स्तव भवतु विधेया भूमिरेकातपत्रा ।

<sup>(</sup>क) अत्र विभीषणसम्बन्धिनो राक्षसाः । तेषां भक्षणनिमित्तं कुळपतिः प्रमाणम् ।

<sup>(</sup>ख) ते खळु खादन्ति ।

<sup>(</sup>ग) नमो राक्षससजनाय ।

१. 'रामः । य' घ. पाठः.

इति मुनिभिरनेकैः स्तूयमानः प्रसन्नैः क्षितितलमवर्ताणों मानवेन्द्रो विमानात् ॥ १ ॥

जयतु भवान् जयतु । <sup>(निष्कान्तः)</sup>

मिश्रविष्कम्भकः ।

(ततः प्रविशति रामः)

रामः -- भोः!

समुदितबलवीर्यं रावणं नाशियत्वा जगित गुणसमग्रां प्राप्य सीतां विशुद्धाम् । वचनमपि गुरूणामन्तशः पूरियत्वा मुनिजनवनवासं प्राप्तवानिरम भूयः॥ २॥

तापसीनामभिवेन्द्रनार्थमभ्यन्तरं प्रविष्टा चिरायते खलुँ मैथिली। (बिलोक्य) अये ईंग्रं वैदेही,

> सखीति सीतेति च जानकीति यथावयः स्निग्धतरं स्नुषेति । तपस्विदारैर्जनकेन्द्रपुत्री सम्भाष्यमाणा समुपैति मन्दम् ॥ ३॥

 <sup>&#</sup>x27;वादना' क. ग. पाठः. २. 'लु वैदेही ।' क. पाठः. ३. 'एषा खलु वै' ग. पाठः.

(ततः प्रविशति सीता तापसी च)

तापसी — (क) हळा! एसो दे कुडुम्बिओ । उवसप्प ण । ण सक्के तुमं एआइणि पेक्सिवं ।

सीता — (ल) हं अज्ज वि अविस्ससणीअं विश्र मे प-डिभादि । <sup>(उपस्त</sup>) जेदु अय्यउत्तो ।

रामः — मैथिलि! अपि जानासि, पूर्वाधिष्ठानमस्माकं जनस्थानमासीत्। अप्यत्र ज्ञायन्ते पुत्रकृतका वृक्षाः।

सीता — (ग) जाणामि जाणामि । ओळोइअपैत्तआ उळ्ळो-ळिअद्व्वा दाणि संबुत्ता ।

रामः — एवमेतत् । निम्नस्थलोत्पादको हि कालः । मैथि-लि ! अप्युपलभ्यतेऽस्य सप्तपर्णस्याधस्ताच्छुक्कवाससं भरतं दृष्टा परित्रस्तं मृगयूथमासीत् ।

सीता --- (ध) अय्यउत्त ! दिढं खु सुमरामि ।

<sup>(</sup>क) हला ! एष ते कौटुम्बिकः । उपसर्पेनम् । न शक्यं त्थामेकाकिनीं प्रेक्षितुम् ।

<sup>(</sup>ख) हम् अद्याप्यविश्वसनीयमिव मे प्रतिमाति । जयत्वायेपुत्रः ।

<sup>(</sup>ग) जानामि जानामि । अवलोकितपत्रका उल्लोकियतच्या इदानी संवृत्ताः ।

<sup>(</sup>घ) आर्यपुत्र ! दृढं स्तुलु स्मरामि ।

१. 'ओ । ज' ग. पाठः. २. 'सि' ग. पाठः.

रामः — अयं तु नस्तपसः साक्षिभूतो महाकच्छः। अत्रा-स्माभिरासीनैस्तातस्य निवपनिकयां चिन्तयद्भिः काञ्चनपार्श्वो नाम मृगो दृष्टः।

सीता — (क) हं अय्यउत्त ! मा खु मा खु एवं भणिदुं। (भीता वेपते)

रामः — अलमलं सम्भ्रमेण । अतिकान्तः खल्वेष कालः । (दिशो विलोक्य) अये कुतो तु,

> रेणुः समुत्पतित लोधसमानगौरः सम्प्रावृणोति च दिशः पवनावधूतः । शङ्ख्यानिश्च पटहस्वनधीरनादैः सम्मूर्व्छितो वनमिदं नगरीकरोति ॥ ४॥

> > (प्रविस्य)

लक्ष्मणः — जयत्वार्यः । आर्य !

अयं सैन्येन महता त्वद्दर्शनसमुत्सुकः । मातृभिः सह सम्प्राप्तो भरतो भ्रातृवत्सलः ॥ ५ ॥

रामः - वत्स लक्ष्मण ! किमेवं भरतः प्राप्तः ।

(क) हम् आर्यपुत्र! मा खलु मा खल्वेवं भणितुम् ।

<sup>1. &#</sup>x27;मा मा ए' ग. पाठः.

लक्ष्मणः — आर्य ! अथकिम् ।

रामः — मैथिलि! श्वश्रूजनपुरोगं भरतमवलोकयितुं विशा-लीकियतां ते चक्षुः।

सीता — (क) अय्यउत्त ! इच्छिदव्ये काळे भरदो आअदो ।

(ततः प्रविशति भरतः समातृकः)

भरतः ---

तैस्तैः प्रवृद्धविषयैर्विषमैर्विमुक्तं मेघैर्विमुक्तममलं शरदीव सोमम् । आर्योसहायमहमद्य गुरुं दिदक्षुः प्राप्तोऽस्मि तुष्टहृदयः स्वजनानुबद्धः ॥ ६॥

रामः - अम्बाः ! अभिवादये ।

सर्वाः — (ल) जाद ! चिरं जीव । दिहिआ वङ्गामो अव-सिदपडिण्णं तुमं कुसळिणं सह वहूए पेक्लिअ ।

रामः - अनुगृहीतोऽस्मि ।

<sup>(</sup>क) आर्यपुत्र ! एष्टब्ये काले भरत आगतः ।

<sup>(</sup>स) जात ! चिरं जीव । दिष्ट्या वर्धामहे अवसितप्रतिज्ञं त्वां कुशिलनं सह वध्वा प्रेक्ष्य ।

<sup>1. &#</sup>x27;यु' ग. पाठ:,

लक्ष्मणः — अम्बाः! अभिवादये ।

सर्वाः — (क) जाद! चिरं जीव।

लक्ष्मणः — अनुगृहीतोऽस्मि ।

सीता — (स) अय्या ! वन्दामि ।

सर्वाः — (ग) वच्छे ! चिरमङ्गळा होहि ।

सीता ---- (६) अणुग्गहिदह्यि।

भरतः — आर्य! अभिवादये भरतोऽहमस्मि ।

रामः — एह्योहि वत्सं! इक्ष्वाकुकुमार! स्वस्ति, आयु-ष्मान् भव ।

> वक्षः प्रसारय कवाटपुटप्रमाण-मालिङ्ग मां सुविपुलेन भुजहयेन । उन्नामयाननमिदं शरदिन्दुकल्पं प्रह्लाद्य न्यसनदम्धमिदं शरीरम् ॥ ७ ॥

भरतः — अनुगृहीतोऽस्मि । आर्ये ! अभिवाद्ये भरतो-ऽहमस्मि ।

<sup>(</sup>क) जात! चिरं जीव।

<sup>(</sup>ख) आर्याः! बन्दे ।

<sup>(</sup>ग) वत्से ! चिरमङ्गला भव ।

<sup>(</sup>घ) अनुगृहीतास्मि ।

<sup>1. &#</sup>x27;वे।' क. ग. घ. पाठः.

सीता -- (क) अय्यउत्तेण चिरसञ्चारी होहि।

भरतः — अनुगृहीतोऽस्मि । आर्य ! अभिवादये ।

लक्ष्मणः — ऐह्येहि वर्त्से ! दीर्घायुर्भव । परिष्वजस्व गा-ढम् । (आल्ब्रिकी)

भरतः -- अनुगृहीतोऽस्मि । आर्थ ! प्रतिगृह्यतां राज्य-भारः ।

रामः -- वत्स! कैथमिव।

कैकेयी -- (ल) जाद! चिराहिळसिदो खु एसो मणोरहो।

(ततः प्रविश्वति शत्रुप्तः)

शत्रुघ्नः —

विविधैर्व्यसनैः क्लिष्टमक्लिष्टगुणतेजसम् । द्रष्टुं मे त्वरते बुद्धी रावणान्तकरं गुरुम् ॥ ८॥

(उपैगम्य) आर्य ! शत्रुझोऽहमभिवादये ।

- (क) आर्यपुत्रेण चिरसन्नारी भव।
- (ख) जात ! चिराभिल्धितः खल्वेष मनोरथः ।

 <sup>&#</sup>x27;आयुष्मान् भव । भंग गाठः.
 'स्त ! इक्ष्वाकुकुमार ! स्वस्त्वायुष्मान् भव । भंक. पाठः.
 'तः — आ' स. पाठः.
 'किमिदम् ।' घ. पाठः.
 प. 'पेस्त्र)' ग. पाठः.

रामः — एह्येहि वत्स! स्वस्ति, आयुष्मान् भव ।

शत्रुष्मः — अनुगृहीतोऽस्मि । आर्थे! अभिवादये ।

सीता — (क) वच्छ! चिरं जीव ।

शत्रुष्मः — अनुगृहीतोऽस्मि । आर्थे! अभिवादये ।

हश्मणः — स्वस्ति, आयुष्मान् भव ।

शत्रुष्मैः — अनुगृहीतोऽस्मि । आर्थे! एतौ विसष्ठवामदेवौ
सह प्रकृतिभिरभिषेकं पुरस्कृत्य त्वदर्शनमभिल्षतः ।

तीथोंदकेन मुनिभिः स्वयमाहतेन नानानदीनदगतेन तव प्रसादात्। इच्छन्ति ते मुनिगणाः प्रथमाभिषिक्तं द्रष्टुं मुखं सिल्लिसिक्तमिवारविन्दम्॥९॥

कैकेयी — (ब) गच्छ जाद ! अभिळसेहि अभिसेअं।

**रामः — यदा**ज्ञापयत्यम्बा । <sup>(निष्कान्तैः)</sup>

<sup>(</sup>ख) बत्स ! चिरं जीव ।

<sup>(</sup>क) गच्छ जात! अभिलषाभिषेकम्।

१. 'बस्स! आ' ग. पाठः. २. 'झः— आ' क. स. ग. पाठः. ३. 'आवात' स. घ. पाठः. ४. 'न्ता' घ. पाटः.

#### (नेपध्ये)

जयतु भवान् । जयतु स्वामी । जयतु महाराजः । ज-यतु देवः । जयतु भद्रमुखः । जयत्वार्यः। जयतु रावणान्तकः ।

कैकेयी — (क) एदे पुरोहिदा कञ्चुइंणी पुत्तअस्स मे वि-जअघोसं वड्डअन्तो आसीहि पूजअन्ति ।

सुमित्रा — (स) पइदीओ परिचारआ सज्जणा अ पुत्तअ-स्स मे विजअं वङ्गअन्ति ।

(नेपध्ये)

भो भो जनस्थानवासिनस्तपस्विनः! शृष्वन्तु शृ्ष्वन्तु भवन्तः।

> हत्वा रिपुप्रभवमप्रतिमं तमौघं" सूर्योऽन्धकारमिव शौर्यमयैर्मयूखैः । सीतामवाप्य सकलाशुभवर्जनीयां रामो महीं जयति सर्वजनाभिरामैः॥ १०॥

<sup>(</sup>क) एते पुरोहिताः कञ्चुकिनः पुत्रकस्य मे विजयषोपं वर्धयन्त आशीर्मिः पूजयन्ति ।

<sup>(</sup>ख) प्रकृतयः परिचारकाः सज्जनाश्च पुत्रकस्य मे बिजयं वर्धयन्ति ।

 <sup>&#</sup>x27;तु रा' ग. पाठः.
 'थेपुत्रः । अ' स. पाठः.
 'णे पहदीओ सङ्गउदा मे पुत्तअस्त विजन्नं न' स. पाठः.
 'ने क. ग. पाठः.
 'मे १ ते क. ग. पाठः.

<sup>\*</sup> पचायजन्तः पुहिन्नोऽत्र तमशब्दो क्षेयः ।

# कैकेयी — (क) अम्महे, पुत्तस्स मे विजअघोसणा वड्डइ ।

(ततः प्रविशति कृताभिषेको रामैः सपरिवारः)

रामः -- (विछोक्याकाशे) भोस्तात!

स्वर्गेऽपि तुष्टिमुपगच्छ विमुश्च दैन्यं कर्म त्वयाभिल्पितं मिय यत् तदेतत्। राजा किलास्मि भुवि सत्कृतभारवाही धर्मेण लोकपरिरक्षणमभ्युपेतम् ॥ ११ ॥

भरतः —

अधिगतनृपशब्दं धार्यमाणातपत्रं विकसितकृतमौिलं तीर्थतोयाभिषिक्तम् । गुरुमधिगतलीलं वन्यमानं जनौषै-नेवशशिनमिवार्यं पश्यतो मे न तृप्तिः॥ १२॥

शत्रुघः —

एतदार्याभिषेकेण कुलं मे नष्टकल्मषम् । पुनः प्रकाशतां याति सोमस्येवोदये जगत् ॥ १३ ॥

रामः — वत्स लक्ष्मण! अधिगतराज्योऽहमस्मि ।

(क) अम्महे , पुत्रस्य मे विजयचोषणा वर्धते ।

 <sup>&#</sup>x27;मः सीतवा सह। रा'ग., 'मः) रा' क. पाटः. २. 'मः — भी' क. प.,
 'मः (ऊर्व्यमवळोक्य) भो' ग. पाटः.

# लक्ष्मणः — दिष्ट्या भवान् वर्धते । (प्रविस्य)

काञ्चुकीयः — जयतु महाराजः । एष खलु तत्रभवान् विभीषणो विज्ञापयति, सुग्रीवनीलमैन्दजाम्बवद्धनूमैत्प्रमुखा-श्रानुगच्छन्तो विज्ञापयन्ति — दिष्ट्या भवान् वर्धत इति ।

रामः — सहायानां प्रसादाद् वर्धत इति कथ्यताम् । काञ्चुकीयः — यदाज्ञापयति महाराजः ।

कैकेयी — (क) घण्णौ खु ह्मि। इदं अब्भुदअं अओज्झा-अं पेक्सिदुं इच्छामि।

रामः — द्रक्ष्यति भवती । (विशेष्य) अये प्रभाभिवैनिमद्-मखिलं सूर्यवत् प्रतिभाति । (विभाव्य) आ ज्ञार्तम् । सम्प्राप्तं पु-प्पकं दिवि रावणस्य विमानंम् । कृतसमयिमदं स्मृतमात्रमुप-गैंच्छतीति । तत् सर्वेरारुद्धौतैं। रथैः ।

(सर्वे आरोहान्त)

#### (क) धन्या खल्विस्म । इममभ्युद्यमयोध्यायां प्रेक्षितुमिच्छामि ।

 <sup>&#</sup>x27;णः सु'न पाठः. २. 'मदादयश्च भवन्त वि' ग. पाठः. ३. 'ण्णा कदा स्त अव्युद्ध गिवेदिश अओग्या पेक्सामि' स. पाठः. ४. 'क्य) किमेतत् प्र' क. स. पाठः. ५. 'यं ज्यक्ति इव प्रभुवायं देसः । ओ' घ. पाठः. ६. 'वं इव । (वि' स. पाठः. ७. 'ति । ओ' ग. पाठः. ८. 'तम् । एतत् प्राप्त' क., 'तम् । एपफमिदं विमा' ग. पाठः. ९. 'नम् । तत्' क., 'न स्मृ' ग. पाठः. १०. 'तिष्ठति' ग. पाठः. विष्ठति' स. पाठः. ११. 'ताम् । (स' ग. घ. पाठः. १२. 'यः । अ' घ. पाठः. १३. 'इन्यन्ति' स. पाठः.

रामः---

अद्यैव यास्यामि पुरीमयोध्यां सम्बन्धिमित्रैरतुगम्यमानः।

लक्ष्मणः ----

अद्यैव पश्यन्तु च नागरास्त्वां चन्द्रं सनक्षत्रमिवोदयस्थम् ॥ १४ ॥

(भरतवाक्यम् )

यथा रामश्र जानक्या बन्धुभिश्र समार्गतः । तथा लक्ष्म्या समायुक्तो राजा भूमि प्रशास्तु नः॥१५॥

(निष्कान्ताः सर्वे)

सप्तमोऽङ्कः ।

प्रतिमानाटकं समाप्तम् ॥

 <sup>&#</sup>x27;बृ' ग. पाठः.

# APPENDIX I.

# मासरूपकगतानामार्षेप्रयोगाणां स्नचिक

|   | £ |   |
|---|---|---|
|   | ŀ | 7 |
| ſ | F | į |
|   | Б | r |
|   | _ | ۰ |

१. स्वस्ति भवते सपत्नीकाय(अवि०प्ट० १०८)

|                 | सभाव:                                |
|-----------------|--------------------------------------|
| ननुरोधप्रकाराः. | प्रकृतिभावविधिविरुद्धः               |
| II              | E.                                   |
| , lov           | शिषि' (६. ३. ८३)<br>कियेत्यत्र ऋतः । |
|                 | (A)                                  |
|                 | 'प्रकृत्याशिषि'<br>सपत्रीकृष्        |

सहस्रब्दस्य

| (0)}       |  |
|------------|--|
| (अवि० प्र० |  |
|            |  |
| काशिराज्ञे |  |
| o,         |  |

|     | त्र 'राजाहस्सिक्षिभ्यः—'(५,४,९१) इति समासान्तप्रत्ययो न क्रतः । तदनि-<br>.स्याश्रयणेऽप्येवज्ञातीयं प्रयोगं न पाणिनीयशिष्टा जातु प्रयुक्षते । | पूर्ववत् । | र मधितम्यः कप्' (५.४.१९१) इति नित्यमिह कपा माञ्यम् । | ासीयः ।            | जासमासे 'गृख' इति ल्यन्करणं शाखिविरुद्धं, 'समासेऽनज्पूर्वे-' (७. १. १७) |
|-----|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------|------------------------------------------------------|--------------------|-------------------------------------------------------------------------|
| 100 | त्र 'राजाहस्सिक्षिभ्य<br>.सत्त्वाश्रयणेऽप्येब्                                                                                               |            | र:मश्रीतम्यः कप्                                     | ह नुम् अशास्त्रीयः | त्रासमासे 'गृख' हा                                                      |

इह माशक्दयोगे क्लाप्रत्ययः प्रयुक्तोऽशास्रीयः।'अरुंखल्दोः–' (३.४.१८) इत्यत्र तु न पर्यायप्रहणम्।

इति समास एव तद्विधानात् ।

(आवि० पु० ३७) (स्वप्त० हु० २५) १०. अर्घ्य मा दाणि अण्णं चिन्तिअ ९. मा णिड्यन्धिञ

(स्वप्तः हुः ५९) ११. मा दाणि भवं अताज ओहमिन्न कार्द

१२. माखु माखु षाहपं काळेअ पविषिदुं

(ৰাক্ত০ দুত ৭৩) १३. माखु माखु महा! एदं जळासअं पाबि-

सिंदु (बाल ० पृ० १८)

(নেম ০ দূ০ १९) १९. माखु माखु मं शविंदु (प्रतिज्ञा० पृ० ४५) १५. मा दार्णि महा! अदिमचं सन्तिष्पिदु

१६. जपापुष्पमिव रक्तलोचनः

प्रतिज्ञा ७ पु ० ५६

आप्रच्छामि आपुच्छ

(Fano go (4)) प्रतिमा < प्रु० ८१)

शास्त्राननुरोधप्रकाराः.

इह .माशब्दयोगे क्वाप्रत्ययः प्रयुक्तोऽशास्त्रीयः । 'अळंसर्योः-' (३. ४. १८) इत्यत्र तु न पयोयम्हणम्

मतिषेषाथोंऽज माशब्दः। तथोगे तुसुत् न विहितः

अत्र रक्शब्दस्य सापेक्षत्वेऽपि समासः क्रतोऽशास्त्रीयः ।

इह 'आहि नुपच्छयोः' (वा० १.३.२१) इति आसनेपदेनैव भाव्यम्। मयुक्तं चान्यत्र तद् 'आष्टच्छे' (प्रतिमा॰ प्र॰ ४९) इति

|        | 1                                                                                      |                                                       |                               |                                                       |                                         | •                                     |                           | _                                                                              |                   |                         |                    | ,L                                                                      |                       | 1                                                                        | ,                 |
|--------|----------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------|-------------------------------|-------------------------------------------------------|-----------------------------------------|---------------------------------------|---------------------------|--------------------------------------------------------------------------------|-------------------|-------------------------|--------------------|-------------------------------------------------------------------------|-----------------------|--------------------------------------------------------------------------|-------------------|
|        | 12                                                                                     |                                                       |                               |                                                       |                                         |                                       |                           | ्यम्                                                                           |                   |                         |                    | 1                                                                       |                       | 341.4                                                                    |                   |
|        | अत्र यगालमेपदे कतीरे चिन्ते । कर्माण चेद् रुखत इत्यत्र तदसम्भवः, रहर-<br>कर्मकत्वात् । | •                                                     |                               |                                                       |                                         |                                       | ,                         | क्षिप्यतीति परसमैपदं न्याय्यम् । भावे छटि तु कर्तृवाचकं तृतीया तत्र ने त्यम् । |                   |                         |                    | अत्र मितां हुस्तः (६. ४. ९२) इति हुस्तरवं न छतम्। घत्रन्तात् 'त्त् करो- |                       | अत्र पादाकी युष्मच्छव्दस्य 'मे' आदेशो न विद्वितः । निपातस्याजयण स्कान्या |                   |
|        | त इत्यत्र                                                                              |                                                       | ) .<br>                       | पपादः ।                                               | * *                                     |                                       |                           | वाचकं तृ                                                                       | •                 |                         |                    | तम् । यञ                                                                | k .<br>:              | । निपात                                                                  |                   |
|        | चेठ रुख                                                                                | अत्रात्मनेषदं चिन्त्यम् । कर्माभावान्न कर्मचद्राबोऽपि |                               | कर्तयित्मिनपदमिहापाणिनीयम् । कर्मवद्भावोऽपि दुरुपपादः |                                         |                                       |                           | ट तु भर्तु                                                                     |                   |                         | ,                  | हवं न क्र                                                               |                       | न विहितः                                                                 |                   |
|        | । कर्माण                                                                               | ाल कर्मव                                              | _                             | कर्मबद्धावे                                           |                                         | <u> </u>                              |                           | भावे क                                                                         |                   |                         |                    | इति ह्यस्व                                                              |                       | आरेशो :                                                                  |                   |
| 0.     | ( चिन्ले                                                                               | कर्मामाव                                              | बिन्से                        | नीयम् ।                                               |                                         | पूर्ववत् । प्रच्छसीति वा पाठः कल्प्यः |                           | गुस्त्यम् ।                                                                    | 3.                | -                       |                    | 8.83)                                                                   | गोषयम् ।              | स्य मे                                                                   |                   |
| •      | पदे कती<br>।                                                                           | चेन्त्यम्                                             | गात्मनेपदे                    | महापाणि                                               | धम् ।                                   | स्तीति बा                             | निन्त्यम                  | मित्रं स                                                                       |                   | लेप: कृत                |                    | ۹; (و.                                                                  | ग वा सन               | [मरहरू                                                                   |                   |
|        | यगात्मनेपवे<br>कर्मकत्वात् ।                                                           | त्मनेपदं (                                            | अत्र कतीर यगातमनेपदे चिन्त्ये | ल्मिनेपर्दा                                           | इहात्मनेपद्मवैधम् ।                     | र्ता पुरुष                            | इहाप्यात्मनेपदं चिन्त्यम् | त्तीति पर                                                                      |                   | अत्रावैधो णिज्लोपः कृतः | e is               | मितां इस                                                                | ती'ति णिचा वा समाधयम् | पादाकी य                                                                 | 1                 |
| l,     | 84<br>84                                                                               | अत्रा                                                 | अत्र                          | कर्तय                                                 | 5514                                    | पूर्वव                                | 200                       | (8)<br>(8)                                                                     |                   | अत्राह                  |                    | अत्र                                                                    | 10                    | প্ৰয়                                                                    |                   |
| 20.4   | (5)                                                                                    | पुरु ३)                                               | (\$)                          | (0,50                                                 | (2)                                     | (280                                  | (98)                      | (8 o B                                                                         | ((\$5)            | 3 ( 3 ) {               | (())               | (0)                                                                     |                       | 000                                                                      |                   |
|        | (स्वम्रु पृष् ६९)                                                                      | (प्रतिज्ञाः प्रु॰ ३)                                  | प्रतिज्ञा॰ प्र॰ १६)           | (ৰাজ্ব যুত হ্ ৩)                                      | स्रीगतां प्रच्छमे कथाम् (पञ्च० प्र० १८) | (शतिमा० प्र० ८८)                      | (এই ৩৪ ০ছে৮)              | (स्वप्त १० १)                                                                  | अभिषे • प्र ॰ २६) | अभिषे पु ० २६)          | अभिषे पुर ६८)      | (प्रतिमा० प्र॰ ६६., ११०)                                                |                       | (प्रतिमा० प्र॰ ६९)                                                       |                   |
|        |                                                                                        |                                                       | 展                             | Ĭ                                                     | कथाम्                                   | 医                                     |                           |                                                                                | জ                 | 8                       | 8                  | तिमा ॰ प्र                                                              |                       | 5                                                                        |                   |
| . 500% |                                                                                        | भस्यते, (वर्धते वा)                                   |                               |                                                       | पुच्छम्                                 | o<br>Živi                             | Ŕ                         |                                                                                |                   |                         | सेतुम              |                                                                         |                       | , cd                                                                     | A                 |
|        | १९. शिवते<br>२०. स्वाते                                                                | भस्यते,                                               | इस्यते<br>श्रोप्यते           | गमित्ये                                               | स्रीगता                                 | पुच्छम्                               | रुष्यते                   | क्षित्यते                                                                      | वीजानि            | वीजन्तः                 | ३१. समाश्वासित्रम् | १२. उन्नामय                                                             |                       | ३३. में शापितः                                                           | 2000              |
|        | % °                                                                                    | 2                                                     | 7 8                           | 00                                                    | 8                                       | 8                                     | 2                         | 3                                                                              | 3                 | o o                     | 30                 | 5                                                                       |                       | 3.5                                                                      | The second second |
|        | 10.0                                                                                   | N 1 7 7 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1 1               |                               |                                                       |                                         |                                       |                           |                                                                                |                   |                         |                    | The Kindley                                                             |                       |                                                                          |                   |

कहत्यते |

|     | युक्ता,                                                                           |               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 9                                                     |                  | च<br>ब                                                   |         |                                                  |                                                       |                                      |                                                     |                                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                 |                       |                                                    |
|-----|-----------------------------------------------------------------------------------|---------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------|------------------|----------------------------------------------------------|---------|--------------------------------------------------|-------------------------------------------------------|--------------------------------------|-----------------------------------------------------|---------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------|-----------------------|----------------------------------------------------|
|     | क्रचित्कचिदाश्रयितुं                                                              | ,             | - Constitution of the cons | क्षांचत्क्षांचद्।त्राचतु चुक्ता                       |                  | । अयतेरात्मनेपदं                                         |         |                                                  |                                                       |                                      | ापूर्वम ।                                           | ,                                                 |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                 |                       |                                                    |
| ,   | अत्रानुदाचेत्त्वादात्मनेपदं न्याय्यम् । तद्नित्यतापि क्रचित्कविदाश्रयितुं युक्ता, | न बहुत्र ।    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | अत्रापुदाचरवादालनपद न्याब्यम् । तदानखताप<br>न-बहस्य । | 500              | प्रसेतीत्वर्धे प्रत्याङ्पूर्वेऽयितरप्रसिद्ध इह प्रयुक्तः | कृतम् । | इह विसन्धिता दश्यते । नित्या च श्लोकार्धे संहिता | शार्दूछविक्रीडिते प्रथमपादान्ते छघोगुरुत्वमाश्रितम् । | एवङ्गातीयकमनेकमास्ति रूपकान्तरेऽपि । | अवन्त्या आधिपतिरित्यधिपतिशब्दे आङः संश्केषणमपूर्वेस | महित्राब्द - चे इब्बब्दयोः सहप्रयोगो (पर्वे पपः । | الخوج حديد المحاد المحا | पूर्वाचित्र ।                   |                       | अत्र बिदेशब्दस्य सत्सप्तम्याश्च सहप्रयोगोऽपूर्वः । |
|     |                                                                                   | ~             | <u></u>                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | <u>ب</u>                                              | <u></u>          |                                                          |         | ٠,                                               | 4                                                     |                                      | ~<br>~                                              |                                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                 | 3                     | e<br>8 - 4                                         |
| - 5 | 80 05                                                                             | 80 B          | 40 68                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | To Se                                                 | Fo G             | 35 og                                                    |         | (बाल ० पु० २२)                                   | g 0 8                                                 |                                      | 35 of                                               | में                                               | മാര                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 4                               | (अवि <b>०</b> দু০ ६०) | (৪১ ০৫ ০৫৮)                                        |
|     | (स्वप्त प्र १६)                                                                   | (সবিত দুত ৪ৎ) | (अवि० पृ० ९४)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | (নতেও দুও ২५)                                         | (ইন্ত্ৰত দূত ৭৪) | (अमिषे ० प्रु २४)                                        |         | (ৰান্ত                                           | (अमिषे व पु ० ७३)                                     |                                      | (ধ্বম ০ দ্র০ ৸৪)                                    | ार्थ विमुक्त                                      | (দানীয়াত ঘূত ৩০)                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | विप्रिः                         | (आवि॰                 | (पञ्च                                              |
|     | ३४. उत्मधिष्यति                                                                   | परिव्यजति     | परिष्वज                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | पारेष्वजामि                                           | उपरुप्यवि        | प्रत्यायति                                               | .,      | ४०. विगाह्य उल्काम्                              | ४१. जला ते हदयम्                                      | ٠.                                   | 8२. अवन्त्याधिपतेः                                  | 8 १. ययेवं नलागिरिप्रहणार्थं विमुक्तश्चेत्        |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 88. इष्टं चेदेकचितानां यद्यक्षि |                       | 89. यदि दातब्ये                                    |
|     | ₩.<br>00                                                                          | 5°            | 60                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ģ                                                     | ~                | or                                                       |         | 20                                               | 20                                                    |                                      | 00                                                  | 200                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 00<br>00                        |                       | 20                                                 |
|     |                                                                                   |               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                                       |                  |                                                          |         |                                                  |                                                       |                                      |                                                     | - 1                                               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 10                              |                       |                                                    |

# APPENDIX II.

# श्लोकानुक्रमणी ।

|                    | पृष्ठम्    |                    | पृष्टम्                                   |
|--------------------|------------|--------------------|-------------------------------------------|
| अक्षोभ्यः क्षोमितः | १९         | आपृच्छ पुत्र       | ٤١.                                       |
| अक्रंमे स्पृश      | ₹ <b>७</b> | आरब्धे पटहे        | 25                                        |
| अत्र रामश्च सीता   | 99         | आशावन्तः           | . ७२                                      |
| अद्य सस्वव         | . \$8      | इदं गृहं तत्       | 90                                        |
| अधैव यास्यामि      | ११६        | इदं तत् स्तीमयं    | 89                                        |
| अधिगतनृप           | 188        | इदानीं मूमि        | . 42                                      |
| अनपत्या वयं        | ₹0         | इयं स्वयं गच्छतु   | €8                                        |
| अनुचरति शशाङ्कं    | 73         | इयं हि नीलोत्पल    |                                           |
| अन्वास्यमान        | 93         | इयमेका पृथिव्यां   | ७९                                        |
| अपि सुगुण !        | ६८         | इह स्थास्यामि      | ٤<                                        |
| अयं ते दयितो       | <b></b>    | उभयस्यास्ति .      | ۷۰                                        |
| अयं सैन्येन        | 206        | एतदार्याभि         | \$ \$ 8                                   |
| अयं हि पतितः       | 48         | एते ते दैवताना     | 8\$                                       |
| अयममरपतेः          | 36         | एते भृत्याः स्वानि | 33                                        |
| अयशासि यदि         | - 99       | कमप्यर्थे चिरं     | ₹ :                                       |
| अयोध्यामटवी        | 88         | कर्णी त्वरापहृत    | 29                                        |
| असुरसमर            | ६३         | कस्यासौ सदश        | 28                                        |
| अहं पश्चात्        | 8.8        | कामं दैवत          | 84                                        |
| अहं हि दुःख        | 3,8        | काले खल्वागता      | 90                                        |
| अहो बलमहो          | ر ک        | कुतः क्रोधो विनी   | 6.8                                       |
| आदर्शे वस्कला      | 19         | कृतान्तश्च्या      | <b>(</b> 9                                |
|                    |            |                    | 3. C. |

|                      | पृष्ठम्                |                                          | पृष्टम्                 |
|----------------------|------------------------|------------------------------------------|-------------------------|
| कृत्वा स्ववीर्थ      | . (9                   | त्रैहोक्यं दग्धु                         | ₹∘ .                    |
| कमप्राप्ते हते       | २०                     | त्वया राज्यैषिण्या                       | . ५६                    |
| क ते ज्येष्ठो रामः   | ₹8                     | दैत्येन्द्रमान                           | 49                      |
| गच्छन्ति तुष्टि      | ७७                     | द्वमा धावन्तीव                           | . 83                    |
| गतो रामः प्रियं      | ३७                     | धन्याः खळु वने                           | ३३                      |
| गत्वा तु पूर्व       | 9,9                    | नरपतिनिधनं भवत्प्र                       | ६७                      |
| गत्वा पूर्वे स्व     | <b> </b>               | नरपतिनिधनं मया                           | 99                      |
| गुरोर्भे पाद         | . 58                   | नागेन्द्रा यवसा                          | , 37                    |
| गोपहीना यथा          | 98                     | नारीणां पुरुषाणां                        | १६                      |
| धनः स्पष्टो धीरः     | <b>€</b> ?             | नियतमनियतात्मा                           | છહ                      |
| चरति पुलिनेषु        | 2                      | निर्घुणश्च कृतभ                          | - ६१                    |
| चीरमात्रोत्तरी       | २६                     | निर्योगाद् भूषणा                         | . 78                    |
| छत्रं सब्यजनं        | <b>ર</b> .             | पक्षाभ्यां परिभूय                        | ۲٩.                     |
| जय नरवर!             | 809                    | पतत्युत्थाय                              | 26                      |
| तं चिन्तयामि         | <b>६९</b>              | पतितमिव शिरः                             | 88                      |
| तं समृत्वा शुरुक     | 86                     | प्दोपभुक्ते                              | 90                      |
| तत्र यास्यामि        | 48                     | पितुः पाणपरि                             | 8.5                     |
| तपःसङ्ग्राम          | રવ                     | पितुर्नियोगा<br>-                        | 86                      |
| तवैव पुत्रः          | 32                     | <b>पितुर्मे</b> को व्याधिः               | 88                      |
| तातस्थैतानि          | <b>حرج</b> ا           | पितुर्मे नौरसः                           | 99                      |
| ताते धनुर्नमिय       | ₹ ₹                    | पित्रा च बान्धव                          | 9.9                     |
| तीर्थोदकेन           | ११२                    | प्रस्यातसद्गुण                           | ९१                      |
| तेनोक्तं रुदित       | 100                    | फलानि दृष्ट्वा                           | ৩৩                      |
| तैस्तर्पिताः सुत     |                        | बलादेष दश                                | 69                      |
| तैस्तैः पृष्टद       | 908                    | मग्नः शकः                                | 24                      |
| त्यक्त्वा तां गुरुणा | 98                     | भरतो वा भवेद्                            | 20                      |
| त्यक्त्वा स्रेहं     | 48                     | अमति सिंहेलं                             | তদ                      |
|                      | Charles and the second | # 22 15 280 15 C C C C C C C C C C C C C | Committee of the second |

|                         | पृष्ठम्         |                     | पृष्ठम्    |
|-------------------------|-----------------|---------------------|------------|
| म <b>ङ्ग</b> लार्थेऽनया | . २१            | वक्षः प्रसारय       | 220        |
| मद्भुजाकृष्ट            | ८७              | वनगमन               | . 86       |
| मम मातुः श्रियं         | 98              | वयमयशसा             | 43         |
| मम मातुश्च              | ५३              | वस्कलेंह्रत         | 99         |
| माययापहते               | <8              | विचेष्टमानेव        | . 66       |
| मा स्वयं मन्यु          | १६              | विलपसि किमिद        | (8         |
| मुखमनुपमं               | ६२              | विविधैर्व्यसनै      | 888        |
| मेरुश्चलनिव             | २७              | वेलामिमां मत्त      | 907        |
| यः स्वराज्यं            | 96              | वैरं मुनिजन         | ९५         |
| यत्कृते महति            | २१              | रात्रुज्ञलक्ष्मण    | \$8        |
| यत्सत्यं परि            |                 | शरीरेऽरिः           | . १७       |
| यथा रामश्च              | ११६             | शुरुके विपणितं      | . 36       |
| यदि न सहसे              | 86              | शून्यः प्राप्तो यदि | . 33       |
| यस्याः शकसमो            | १७              | शोकादवचनात्         | 99         |
| यावद् भविष्यति          | ६९              | श्रद्धेयः स्वजनस्य  | 90         |
| युद्धे येन सुराः        | < 8             | श्रुत्वा ते वनगमन   | 28         |
| येन प्राणाश्च           | 85              | सकृत् स्पृशामि      | ३६         |
| योऽस्याः करः            |                 | सखीति सीतेति        | १०६        |
| योऽहमुस्पतितो           | ८६              | सत्यसन्ध ! जित      | 20         |
| रघोश्चतुर्थो            | ६२              | समं बाष्पेण         | \$8        |
| राज्ये त्वामभिषिच्य     | ३७              | समुदितवल            | 808        |
| रामं वा शरण             |                 | सीतामवः पातु        | 1          |
| रामछक्ष्मणयो            | 38              | सुमीवो अंशितो       | 5.8        |
| रामेणापि परि            | २९              | सुचिरेणापि          | 40         |
| रेणुः समुत्पतति         | 306             | सूर्य इव गतो        | ξa         |
| वक्तव्यं किश्चि         | 84              | सीवर्णान् वा मृगान् | <b>८</b> ९ |
| वक्षः प्रसारय           | 11              | स्वर्ग गते नर       | ৸৻         |
|                         | No. 1 (1) 2 (1) |                     | 20世級金融     |

|                    | पृष्ठम् | ٠.            | पृष्ठम् |
|--------------------|---------|---------------|---------|
| स्वर्गेऽपि तुष्टि  | 8 \$ \$ | हा वत्स! राम! | २९      |
| स्वैरं हि पश्यन्तु | २५      | हृदय! भव      | 85      |
| हत्वा रिपुप्रभव    | ११३     | हृदयस्थित     | ९१      |
| हन्त भोः! सत्त्व   | 99.     |               |         |

#### APPENDIX III.

# (माङ्ङानं) नीलकण्टचाक्यार्सकाक्षाद्धिगते चतु-र्थाङ्कादिसप्तमाङ्कावधिके जीर्णतालपत्रात्मके नवादर्शे दृष्टाः पाटभेदाः ।

| પ્રષ્ટે. | पर्काः. | मुद्रितपुस्तकपाठः.              | नवादर्शपाठः.               |
|----------|---------|---------------------------------|----------------------------|
| 40       | 3       | ततः प्रविशतश्चेठ्यौ             | ततः प्रविशति नन्दिनिका     |
|          |         |                                 | प्रतिहारी च                |
| ,,       | ৽ঽ      | विजया — ह                       | मतिहारी — ह                |
| ,,       | 33      | भणेहि भणेहि । अ                 | मणेहि। अ                   |
| ,,       | ٩       | विजया — भ                       | प्रतिहारी भ                |
| 46       | २       | विजया — अहो अचा                 | प्रतिहारी अचा              |
| ,,       | ۷       | विजया (स                        | पतिहारी (स                 |
| ,,       | ,,      | हं एवं गदो .                    | हं गदो                     |
| ,,       | ,,      | णन्दिणिए! एहि असे भ             | हळा! एहि भ                 |
| `& o     | ٩       | इति । सु                        | इति ब्रूयाः । सु           |
| ,        | ११      | हि उच्यताम् इ                   | हि इ                       |
| ٤٤.      | ٠,      | मः सीतालक्ष्मणाभ्याम्)          | मः सीता लक्ष्मणश्च ।)      |
| ,,       | દ્      | र्ण्य सहर्षम्) सौ               | र्ण्य लक्ष्मणं विलोक्य) सौ |
|          | . १६.   | क्षरतया चतु                     | क्षरकरश्चतु                |
| . ,,     | 20      | र्यः । (परिकामति) भ             | र्यः,। भ                   |
| દ્ધ      | १०      | (सुमन्त्रं हृष्ट्वा) अये तातः । | सुमन्त्रः अये कुमारो       |
|          |         | सुमन्त्रः — अये कुमारो छ-       | लक्ष्मणः । लक्ष्मणः        |
|          |         | क्ष्मणः । भ                     | अये तातसुमन्त्रः। भ        |
|          |         |                                 | Pr.                        |

| વ્રષ્ટં. | पङ्कि:. | मुद्रितपुस्तकपाठः.            | नबाद्शीपाठः.            |
|----------|---------|-------------------------------|-------------------------|
| ६२       | १३      | णः — एखेहि । आ                | ण: आ                    |
| "        | "       | भव । (सुमन्त्रं वीक्ष्य) तात  | भव । तात                |
| ६३       | 3       | णः — ए                        | णः—(उत्थाप्यालिङ्गच) ए  |
| ,,       | ,,      | र! बस्स! स्व                  | र! स्वं                 |
| ,,       | १३      | ढम् । (उपेत्य) ज              | ढम् । (प्रविस्य) ज      |
| 33       | ,,      | र्यः । आर्यः! अ               | ૂર્યઃ । अ               |
| ६४       | v       | मः वत्स ! लक्ष्मण ! इदमपि     | मः इदमप्यात्मा          |
|          |         | त(बदास्मा                     | ,                       |
| ,,       | <       | सि । गच्छ सत्कृत्य शीवं प्र   | सि। बत्स! लक्ष्मण! गच्छ |
|          |         |                               | सत्कृत्य प्र            |
| "        | १६      | तमबलोक्य) हं त                | तं दृष्ट्वा) त          |
| ६५       | २       | सादिस्सं ।                    | सदिस्सो।                |
| ,,       | 3       | न्त्रः — अ                    | न्त्रः — (विहोक्य) अ    |
| ,,       | १३.     | किं करि॰यसि । सु              | किम्। सु                |
| ६६       | . 7     | न्त्रः — अ                    | न्त्रः — कुमार ! अ      |
| ,,       | o       | र्षम्) ए                      | र्षमालिक्सच) ए          |
| .,,      | 18      | न्त्रः — (उपेत्य) ज           | न्त्रः ज                |
| ६७       | 80      | तः — आर्यं! न                 | तः न                    |
| "        | "       | व्ये । अहमेव यास्यामि । (क    | प्ये।(क                 |
| ६८       | 8       | मः — वत्स ! कैकेर्योगातः ! मा | मः — कैकेयीमातः ! पि    |
|          |         | मैबम् । पि                    |                         |
| ६९       | ৩       | बत्स ! कै                     | . के                    |
| ,,       | ٩       | त्वद्वाक्य                    | तद्वाक्य                |
| ৩০       | 3       | त्तरमभिहितम् । भ •            | त्तरा वयम् । भ          |
| ,,       | 8       | मः — बस्स ! कः                | मः कः                   |
| "        | 6       | तः आर्य ! श्रु                | तः — तात! श्रु          |
| ,,       | ,,      | तम्। तातं! श्रुतम्। स         | तम् । स                 |

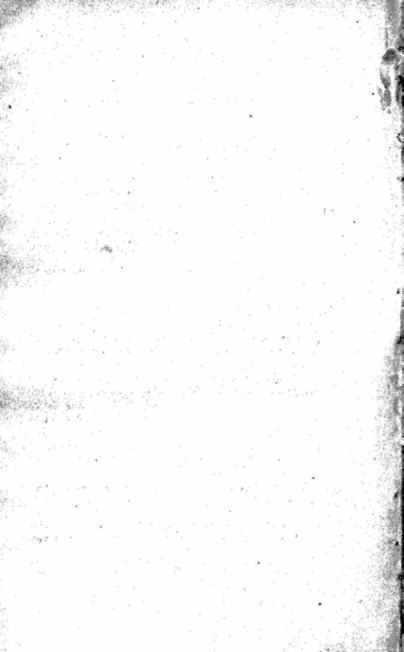
| વુષ્ટં. | पड्किः. | मुद्रितपुस्तकपाठः.                        | नवादशीपाटः.                  |
|---------|---------|-------------------------------------------|------------------------------|
| 90      | १२      | ददामि । किमहमनु                           | ददानि । किमनु                |
| ७१      | 8       | मः — (स्वगतं) ह                           | मः (विचिन्त्य) ह             |
| ,,      | 9       | अय्यउत्त ! णं दीयदि खु पु                 | णं देदु अय्यउत्ते। पु        |
| "       | ٩       | मः तथास्तु । व                            | मः — व                       |
| ,,      | १०      | स्मि । (गृहोस्वा) आ                       | स्मि। आ                      |
| ,,      | \$8     | तः (आत्मगतम्) ह                           | तः ह                         |
| ७२      | 8       | मः — वत्स ! कै                            | मः — कै                      |
| ,,      | દ્      | मिस्सदि कुमारो भरदो <b>।</b>              | मिस्सिदि ।                   |
| ,,      | હ       | मः अ                                      | मः — मैथिलि ! अ              |
| ७३      | 8       | वत् । वस्सः! लक्ष्मणः! इतस्ता-<br>वत् । आ | वत् । आ                      |
| ७४      | "       | णुडिओ देवस                                | णुचिडिदो स                   |
| ७५      | ٠ ٦     | (विमृश्य) ईदृशमेवैतत् । या                | या .                         |
| ,,      | ą       | मि । तत्                                  | मि । (परिकम्य) तत्           |
| "       | ,,      | ही। (परिकम्यावलोक्य) अ                    | ही। अ                        |
| 22      | 8       | भिषिक्तानि                                | भिषेकानि                     |
| ;,      | 80      | ही। भोः! कष्टम्। यो                       | ही। यो                       |
| "       | १५      | (उपेत्य) मै                               | (उपसृत्य) मै                 |
| . "     | १६      | ता — हं अय्य                              | ता — (विलोक्य) अम्मो<br>अय्य |
| . હદ્   | 4       | स्स विअ अय्य                              | स्स अय्य                     |
| 1,      | 88      | रः तत् क                                  | रः।क                         |
| ৩৩      | ં હ     | ण वि अय्यउत्तो एदं ता                     | णावि ता                      |
| 96      | 8       | (परिक्रम्याधो विलोक्य) इ                  | ₹ ,                          |
| ,,      | . 9     | मः — (विलोक्य) अ                          | मः — अ                       |
| 33      | "       | वान् । भ                                  | वान्। प्रविशतु भगवान्। भ     |
| "       | ,,      | दये । रावणः — स्वस्ति । रामः              | दये। भ                       |
|         | , .     | ¥T                                        | 9                            |

| gġ.        | पद्किः. | मुद्रितपुस्तकपाठः.           | नवादर्शपाठः.          |
|------------|---------|------------------------------|-----------------------|
| ७९         | . 0     | रंन लङ्घ                     | रं लङ्घ               |
| ,,         | 90      | रावणः — (आस्मगतम्) या        | परित्राजकः या         |
| "          | 88      | मि । (प्रकाशम्) मोः          | मि । रामः — छन्देतः । |
|            | ,       |                              | परित्राजकः — भोः      |
| ८०         | २       | म इदानीमेषः।                 | म एषः ।               |
| ,,         | 88      | गतमन्य                       | गतोऽस्मि । अन्य       |
| "          | १२      | प्रभाव .                     | प्रभव                 |
| 18         | .9      | तमात्रोप                     | तोप                   |
| ८२         | ξ ξ     | बाणवे                        | बाहुवे                |
| . 12       |         | मः — (दिशो विलोक्य) अ        | मः अ                  |
| 13         | १२      | ता (आत्मगतम्) अ              | ता — अ                |
| ,,         | ,,      | मे एत्थ उ                    | मे उ                  |
| ς8         | 3       | रावणः(आस्मगतम्) मा           | परिव्राजकः — मा       |
| ,,         | 4       | मि । (गन्तुमीहते) रा         | मि। रा                |
| ,,         | ે દ્    | पं गृ                        | पमेव गृ               |
| ,,         | 4       | णः — किंन जानीवे । यु        | णः यु                 |
| 29         | 18      | मन्त्या ?                    | मिथ्या                |
| ८६         | . 8     | ता — (सरोषम् ) सत्तो सि      | ता — सन्तो सि         |
| ,,         | १२      | शप्तोऽसी                     | श्रान्तोऽसी           |
| ,,         | \$8     | णः — (सीतां गृहीत्वा) भो     | णः — भो               |
| ८७         | . ३     | मम् । सीता — अय्यउत्त ! परि- | मम् । अये             |
|            |         | त्ताआहि परित्ताआहि । रा-     |                       |
|            |         | वणः — (परिकामन् विलो-        |                       |
|            |         | क्य) अये                     |                       |
| <b>/</b> / | २       | तो वृद्धता                   | तस्ता                 |
| ,,.        | 14      | मः — (ऊर्ध्वमवलोक्य) अ       | मः — अ                |
|            |         |                              |                       |

| षृष्ठं. | पङ्किः. | सुद्रितपुस्तकपाठः.               | . नयाद्शेपाठः.                          |
|---------|---------|----------------------------------|-----------------------------------------|
| ८९      | 9       | मः एष रावणः । द्वितीयः           | मः — एष जटायुः । द्वि                   |
|         |         | . — एष जटायुः । उभौ —ह           | तीयः एष राव                             |
|         |         |                                  | णः । ह                                  |
| "       | - 68    | युः, क                           | युः,भोः कष्टम् । कृ                     |
| ९०      | * 3     | प! आगम्यताम् । इ                 | प! इ                                    |
| , ,,    | 8 .     | दयिष्यावः                        | दयावः                                   |
| ९१      | १०      | यः — (विलो <del>क</del> ्य) अ    | यः — अ                                  |
| 6,5     | 8 8     | तः — तेन हि शी                   | तः — शी                                 |
| ९३      | 8       | री — (सुमन्त्रमुद्दिस्य) एदु एदु | री — एसो                                |
|         |         | अय्यो । एसो                      |                                         |
| "       | દ્      | न्त्रः — (उप                     | न्त्रः बाढम् । (उप                      |
| ,,      | ٩       | त्रम् । (सुमन्त्रः सचिन्तस्ति-   | त्रम् । प्र                             |
|         |         | ष्ठति।) म                        | 3.17                                    |
| ,,      | 83      | तः — (स्वगतम्) अ                 | तः — अ                                  |
| 33 -    | 88.     | यः। (पकाशम्) अ                   | यः। अ                                   |
| 68      | १५      | तः — तात! कं                     | तः क                                    |
| . ६५    | 3       | शम्) कुमार! न खळु                | शम्) न खळु                              |
| ९६      | દ્      | देवीनां चतुरशालमिदम्             | देव्याश्चतुरशालेयम्                     |
| "       | 88.     | री(आत्मगतम्) हं                  | री — हं                                 |
| . ,,    | "       | वे। (प्रकाशम्) भट्टा! त          | वे । भाट्टेदारअ! त                      |
| ९७      | 3       | च।कैकेयीविजये! मं पेक्खि-        | च । जेदु भट्टिणी । भट्टि                |
|         |         | दुं भरदो आअदो। प्रतिहा-          |                                         |
|         |         | री भट्टिणि ! तह । भट्टि          | 397                                     |
| ",      | દ્      | किळ। कै                          | किळ कुमारो । के                         |
| 1,7     | 9       | यी — (स्वगतम्) केण खु उ          | यी केण उ                                |
| . ,, .  | <       | दो । प्रतिहारी भट्टिणि ! किं     | दो । गच्छ                               |
|         |         | पविसदु भट्टिदारओ । कैके-         |                                         |
| £ 1     |         | यी गच्छ                          |                                         |
|         |         |                                  | 1 - 1 - 1 - 1 - 1 - 1 - 1 - 1 - 1 - 1 - |

| પૃષ્ટં. | पङ्किः. | मुद्रितपुस्तकपाठः.            | नवाद्शेपाठः.                |
|---------|---------|-------------------------------|-----------------------------|
| ९७      | 88      |                               |                             |
|         |         | म्योपमृत्य) जे                | वेदि । (परिक्रम्य) जे       |
| ९८      | 3       | री आम                         | री — भट्टिदारअ! आम          |
| "       | ૭       | दिता। भ                       | दो।म                        |
| ,,      | १२      | यी (आत्मगतम्) हं              | यी — हं                     |
| ,,      | ,,,     | वे। (प्रकाशम्) भ              | वे। भ                       |
| ९९      | 80      | र! श्रूयताम् — पु             | ₹! पु                       |
| १००     | 8.      | न्त्रः — ततस्तमेवं गतं द      | न्त्रः तातं द               |
| ,,      | 8.8     | से कथम                        | से किम                      |
| 308     | . ३     | स सि वत्तुकामाए पय्या         | स ति मए भणिञं सन्दा-        |
| ļi.     | 9 (     |                               | वपय्या                      |
| १०२     | 4       | ब्दः । (प्रविस्य) प्रतीहारी — | ब्दः । प्रतीहारी — भट्टि-   |
|         |         | जेदु कुमारो । इ               | दारतह । (निः                |
|         |         |                               | ष्क्रम्य प्रविश्य) जेदु     |
|         |         |                               | महिदारञी । इ                |
| १०७     | ع       | णं। ण सकं तुमं एआ इणि पे      | णं। सकं तुए एकाइणिं पे      |
| ,,      | ٩       | अज्ञ वि अ                     | अज्ञ वि वणं अ               |
| ,,      | 9       | लि! अपि जानासि, पूर्वाधिष्ठा- | लि! पदयास्मत्पूर्वाधिष्ठानं |
|         |         | नमस्माकं जनस्थानमासीत्।       | जनत्थानम् ।                 |
| १०८     | .9      | दुं। (भीता वेपते) रा          | <b>दुं ।</b> रा             |
| ,,      | ११      | हस्वनधी                       | हध्यनिधी                    |
| . 55    | १७      | किमेवं भ                      | किं भ                       |
| १०९     | १०      | क्तममलं                       | क्तविमलं                    |
| ११०     | ٩       | हि बत्स ! इ                   | हि इ                        |
| १११     | 8       | स्य 'गाढम् ।                  | स्व मां गाढम्।              |
| ,,      | 4       | मः वत्स ! कथ                  | मः कथ                       |
|         |         |                               |                             |

| पृष्ठं. | पङ्किः | मुद्रितपुस्तकपाठः.   | नवादशीपाठः.  |
|---------|--------|----------------------|--------------|
| ११२     | ٦.     | मः — एब्रोहि वत्स !  | मः — बत्स !  |
| ,,      | 8      | ता — वच्छ ! चि       | ता — चि      |
| "       | १०     | दीनदग                | दीजलग        |
| 6 6.3   | १३     | शै।र्थ               | वीर्य        |
| ,,      | 84     | जयति :               | जयतु .       |
| ११४     | २      | र्यः अम्महे पुत्तस्स | यी पुत्तअस्स |
| "       | 22     | घोसणा व              | घोसंव        |
| 884     |        | ते। (प्रविद्य) का    | ते । का      |



## APPENDIX IV.

Some characters mentioned in the Scapnanótaka and the Pratijuánótika.

Two kings Udayana and Pradyota are mentioned in the Pratijuanatika, while in the Svapnavasavadatta one more king Darsaka is also mentioned.

- (1) Here, UDAYANA, says Bhasa, is a descendant of Bharata, ruler of Kausambi and son of Satantka. These accounts also agree Swith Udayana of the Vishpu Purana (Amsa 4, Chap. 21), which describes him as the 24th descendant of Parikshit, (the grandson of Arjuna): we may conclude from this that Udayana mentioned by Bhasa and in the Vishpu Purana are one and the same person.
- Phanyota, according to Bhasa, is Udayana's father-in-law and father of Gopâlaka and Palaka; in the Vishnu (Amsa 4. Chap. 23) and Vâyu (Chap. 99) Purânas, he is mentioned as the father of Pâlakahence we take that Pradvota mentioned by Bhasa is the same as the one mentioned in the Paranas. Further the Paranas say that Pradvota is a successor of Ripunjaya alias Armjaya and that the latter is the 22nd descendant from Sahadeva whose father Jarásandha. the ruler of Magadhas, was a contemporary of Arjuna, the celebrated hero of the Mahabharata. It is therefore quite possible that Pradyota, the 23rd successor from Sahadeva should be so old as to be in the relation of a father-in-law of Udayana, the latter being the 24th descendant from Parikshit who is younger than Sahadeva by one generation. Although Ripunjaya, from whom Pradyota wrested the kingdom after defeating him, was a lineal descendant of Sahadeva of Magadhas, yet his kingdom might probably be the country of Avanta with its capital Ujjaine, just as the kingdom of Udayana, a descendant of the Pandayas who ruled over Kuru-Hastinapura, was Vaters and its capital Kausambi.
- (3) DARSAKA, as Bhasa tells us, was the brother of Padmavatt, the Queen of Udayana and he (Darsaka) ruled over the Kingdom

<sup>8</sup> Udayana's grandfather, according to Vishau Purana, is Britachutan, but Biana perhaps calls him by mother name. Sabartinika which he seight have learned from some other Hilbfor.

of Magadhas with capital Rajagriha. While in the Vayu Purana, Darsaka is mentioned as the grandfather of Nandi-Vardhana of the Sisunaga dynasty and the Vishnu Purana mentions him as Darbhaka, (perhaps in a corrupted form or from clerical error). But Darsaka of the Puranas is not the same as the Darsaka of Bhasa, for Bhasa makes him a contemporary of Pradyota, while Darsaka of the Puranas is the 12th successor of Pradyota and son of Bimbisara (according to Vayu) who is a contemporary of Gautama Buddha.

## स्त्रमनाटकमतिज्ञानाटिकयोर्व्यवहृता राजानः ।

प्रतिज्ञानाटिकायाम् उदयनः प्रद्योत इति च द्वौ राजानौ कथितौ, स्वम-वासक्दचे दर्शक इति तृतीयोऽपि राजा । तत्र

- १. उदयनः अयं भारतवंश्यः श्वतानीकस्य पुत्रः कौशाम्ब्याः पितश्च भासेन वर्णितः । अर्जुनपौत्रात् परीक्षितः प्रभृति चतुर्विशः पुरुष उद्यमो नाम विष्णुपुराणे (अं० ४. अध्या० २१) कथ्यमान कैईदृश एवेत्यतः स एवायमिति निश्चीयते ।
- र. प्रधोतः अयम् उदयनस्य श्रञ्जरः । एनं भासो गोपालकस्य पालकस्य च पितेत्वाह (स्वप्र० अ०६)। तेन विष्णुपुराणे (अ०६. अध्या०६६), वायुपुराणे (अध्या०९९) च पालकस्य पितेति यः प्रद्यात आख्यायते, सोऽस्मात् प्रद्योतादनितिक्तं इत्यवसातुं शक्यम् । किञ्च, अर्जुनसमकालिकमागधनरासन्धम्नोः सहदेवाद् द्वाविशः पुरुषो यो रिपुञ्जयो (अथवा अरिज्यो) नाम, तस्मादव्यवहितोत्तरः अर्थात् सहदेवाद् त्रयोविशः पुरुषः इति प्रद्योतोऽयं पुराणयोनिदिष्टः । स एव सहदेवाद् यथी-यासं परीक्षितमपेक्ष्य चतुर्विशात् पुरुषाद् उदयनाद् इद्धो भवितुमर्हत् उदयन्तस्य श्रञ्जरः प्रष्ठु सम्भाव्यते । प्रद्योतेन यं हत्वा राज्यं गृहीतं, तस्य मागध-सहदेववंदयस्य रिपुञ्जयस्य राज्यम् अवन्तिदेश एव न्नमासीद्, जन्जियनी

विष्णुपुराणोक्तम उदयनस्य पितामङ वृद्ध्यं 'सहस्रानीक' इत्यनेन नामान्तरेण इतिः इसाम्तराधीतेन नृतं भाषो निर्दिख्यान् ।

च राजधानी, यथा कुरुदेशहास्तिनपुरेश्वरपाण्डववंश्यस्य उदयनस्य वत्स-देशो राज्यमभवत् काशाम्त्री च राजधानी, तहत्। तेन रिपुञ्जयानन्तरस्य प्रयोतस्य राजधानी उज्जयिन्येव सम्भाव्यते।

३. दर्शकः — अयम् उदयनपत्स्याः पद्मावत्या आता मगधेश्वर इति, राज्यहम् अस्य राजधानीति च स्वभवासवद्त्तात् प्रतीयते । अयम् उदयनपद्योतयोः सहजीवी कश्चिदनतिप्रसिद्धो राजा मगधेषु स्थित इति भास-निवन्धप्रामाण्याद् विश्वसनीयं, न त्वयं विष्णुपुराणे वायुपुराणे वा निर्देष्टः । यस्तु वायौ शैशुनागेषु नन्दिवर्धनिपतामहो दर्शको नामाभिहितः, विष्णौ च तदेकदेशविकारेण (लिपिदोषेण वा) दर्भक इत्युक्तः, स भासोकाद् दर्शनकाद् भिन्न एव, यतो भासोको दर्शकः प्रद्योतसमानकालः, पुराणोक्तस्तु प्रद्योतात् परतो द्वादशः पुरुषः, यस्यतस्य पितरं (वायुपुराणरीत्या) विभिवसारं पुद्धसहचरं वदन्ति ।



| ÷. | Central Archaeological Library, |               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |  |
|----|---------------------------------|---------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
|    | Call No.                        | Sal N/B       | 23918                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |  |
| 3  | Author-Sastri, T. G             |               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |  |
| Ă  | Title-Pratimanataka g           |               |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |  |
|    | Borrower No.                    | Date of Issue | The second secon |  |
|    |                                 |               | 201/2/V                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |  |
|    |                                 |               | 12                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |  |

"A book that is shut is but a block"

GOVT. OF INDIA
Department of Archaeology
NEW DELHI.

Please help us to keep the book olean and moving.

B. B., 146. H. OLLKI.